
  

 

REVISTA 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

REVISTA CADERNOS DE SION 

ÓRGÃO OFICIAL CENTRO CRISTÃO DE ESTUDOS JUDAICOS 

VOLUME 6, NÚMERO 2 

 

ORGANIZADORES 

 Prof. Dr. Saul Kirschbaum e Prof. Dr. Jarbas Vargas Nascimento 

EDITORES 

 Prof. Dr. Donizete Luiz Ribeiro 

 Prof. Dr. Marivan Soares Ramos 

 

CONSELHO EDITORIAL 

 Me. Elio Passeto (ISPS Ratisbonne)  

 Dr. Fernando Gross (CCDEJ) 

 Me. Joel Marcos Moreira (CCDEJ)  

 Me. Judson Vieira (PUC-SP/CCDEJ) 

 Me. Manoel Ferreira de Miranda Neto (CCDEJ)  

 Me. Paulo Antônio Alves (CCDEJ) 

 Dr. Ruben Sternschein (CIP) 

 Dr. Saul Kirschbaum (CCDEJ) 

 Esp. Emerson Cardoso Faustino Ribeiro (CCDEJ) 

 Esp. Izandro Pereira da Silva (CCDEJ) 

 

CONSELHO CIENTÍFICO 

 Dr. Boris A. Nef Ulloa (PUC-SP)  

 Dr. Donizete Luiz Ribeiro (CCDEJ – PUC-RIO) 

 Dr. Jarbas Vargas Nascimento (PUC-SP/CCDEJ)  

 Dr. Marc Rastoin (Facultés Loyola- Paris) 

 Dr. Moshe Orfali (Universidade Bar Ilan) 

 Dr. Olivier Rota (Université Catholique de Lille)  

 Dr. Rudney Soares de Souza (CCDEJ) 

 Dr. Thierry Vernet (Faculté Notre-Dame de Paris) 

   Dr. Waldecir Gonzaga (PUC-RIO) 

 Dr. Vladimir Lúcio Ramos (UniPaulistana/CCDEJ) 

 



 

 

 

SUMÁRIO 

APRESENTAÇÃO ................................................................................................................................................ 3 

Donizete Luiz RIBEIRO & Marivan Soares RAMOS 

A PERMANÊNCIA DE ISRAEL COMO SUJEITO TEOLÓGICO À LUZ DE NOSTRA AETATE ......... 6 

Elio PASSETO 

ACENOS DE ESPERANÇA: CAMINHOS PARA SUPERAÇÃO DO ANTISSEMITISMO ..................... 27 

Saul KIRSCHBAUM & Matheus Reich da SILVA 

TEOLOGIA DA ALIANÇA, NA PERSPECTIVA DA DECLARAÇÃO NOSTRA AETATE, nº 4 ............ 49 

Marivan Soares RAMOS & Antônia Alves da CUNHA 

A EXPERIÊNCIA DE FÉ COMUM NA NOSTRA AETATE: CONVERGÊNCIAS ENTRE A 

TRADIÇÃO JUDAICA E CRISTÃ ................................................................................................................... 66 

Sílvio Costa OLIVEIRA & Danilo da Costa ALVES 

A IMPORTANCIA DA NOSTRA AETATE NA RELAÇÃO ENTRE JUDEUS E CRISTÃOS .................. 78 

Luciano José DIAS & Cicero Gonsalves de MOURA 

OS 60 ANOS DA DECLARAÇÃO NOSTRA AETATE: FUNDAMENTOS E CAMINHOS ..................... 96 

José Antônio BOARETO 

NOSTRA AETATE IN LIGHT OF THE OLD AND NEW COVENANT: THE IRREVOCABLE 

BLESSING (GENESIS 12:1–3) ........................................................................................................................ 105 

Francisca Cirlena Cunha Oliveira SUZUKI 

O CALENDÁRIO ANUAL DAS FESTAS BÍBLICO-JUDAICAS E SUA INFLUÊNCIA NA 

LITERATURA NEOTESTAMENTÁRIA E NA LITURGIA CRISTÃ ...................................................... 105 

Waldecir GONZAGA & Manoel MIRANDA 

CERVÍDEOS NA BÍBLIA HEBRAICA ......................................................................................................... 152 

Matthias GRENZER 

AS RELAÇÕES ENTRE JUDAÍSMO E CRISTIANISMO RETRATADAS NA PINTURA DE CARL 

HEINRICH BLOCH ......................................................................................................................................... 152 

Donizete Luiz RIBEIRO & Daniela Caselle Catanzaro GUIMARÃES 

COMPTE-RENDU: COLLOQUE “ANNIVERSAIRE DES 60 ANS DE NOSTRA AETATE" ............... 182 

Roger TARDY 

SESSENTA ANOS DE NOSTRA AETATE: MEMÓRIA, CONVERSÃO E ESPERANÇA ...................... 188 

Nayon Nigel da Silva Melo CEZAR 

RELATO DE EVENTO SOBRE A SEMANA BIBLICA REALIZADA ENTRE 9 E 11 DE SETEMBRO 

DE 2025 ORGANIZADA EM CONJUNTO ENTRE A PUC-RIO, O CENTRO CRISTÃO DE ESTUDOS 

JUDAICOS (SÃO PAULO) E O INSTITUTO UNIVERSITARIO ISAAC ABARBANEL (BUENOS 

AIRES) ............................................................................................................................................................... 194 

Emerson Cardoso Faustino RIBEIRO 



 

 

 

LEÃO XIV: O AMOR GERA DIÁLOGO E PAZ; A IGREJA REJEITA O ANTISSEMITISMO ......... 198 

  

“NOSTRA AETATE”: ABRIU UMA PORTA QUE FICOU FECHADA POR QUASE DOIS MIL ANOS

 ............................................................................................................................................................................. 200 

Abraham SKORKA 

CENTRO ISRAELITA DO PARÁ REALIZA EVENTO PARA CELEBRAR OS 60 ANOS DA 

DECLARAÇÃO NOSTRA AETATE. .............................................................................................................. 203 

  

ENTREVISTA COM O CÔNEGO JOSÉ BIZON (30/10/2025) ................................................................... 206 

Marivan Soares RAMOS 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a00 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 03-05, jul/dez 2025          3 

CADERNOS DE SION 

VOLUME 6, NÚMERO 2 

 

ORGANIZADORES 

Prof. Dr. Saul Kirschbaum e Prof. Dr. Jarbas Vargas Nascimento 

 

APRESENTAÇÃO 

É com imensa alegria e satisfação que trazemos a público a Revista Cadernos de Sion, 

Volume 6, Número 2, publicação semestral do Centro Cristão de Estudos Judaicos (CCDEJ), 

mantido pelo Instituto Theodoro Ratisbonne. Nesse número, o dossiê “Sessenta Anos de 

Nostra Aetate: Memória, Diálogo e Renovação Teológica”, surge em um momento de 

profunda relevância histórica e espiritual, de modo geral, para as mais diversas manifestações 

religiosas e de modo particular, para judeus e cristãos. Ao celebrarmos o 60º aniversário da 

Declaração Nostra Aetate, o presente número reúne pesquisadores, clérigos e acadêmicos em 

torno do legado de um documento que não apenas alterou o curso das relações católico-judaicas, 

mas que continua a desafiar o novo olhar da Igreja em sua própria autocompreensão e, em 

especial, na sua relação intrafamiliar com o povo judeu. Os artigos aqui publicados refletem o 

amadurecimento de um diálogo que passou da mera tolerância para uma profunda fraternidade 

teológica e pastoral. Desafio e bússola permanentes para uma convivência fraterna entre as 

diversas tradições religiosas. 

O periódico científico traz a público dez (10) artigos em língua portuguesa e inglesa, 

sendo sete (07) temáticos e outros três (03) com temas livres, além de três (03) relatos de 

eventos em línguas portuguesa e francesa, três (03) notas explicativas sobre a temática e uma 

(01) entrevista. 

Artigos Temáticos: Eixos Aliança e Esperança 

O corpo temático desta edição inicia-se com a reflexão fundamental de Elio Passeto, 

que discute a Permanência de Israel como Sujeito Teológico. O autor nos recorda que a 

conversão institucional proposta pela Nostra Aetate exige uma "conversão teológica" profunda, 

que reconheça a irrevogabilidade da eleição de Israel e repense a Soteriologia e a Eclesiologia 

a partir dessa relação dialogal e intrafamiliar. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a00 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 03-05, jul/dez 2025          4 

Na sequência, Saul Kirschbaum e Matheus Reich da Silva apresentam Acenos de 

Esperança. Os autores enfrentam a chaga do antissemitismo, propondo que o diálogo inter-

religioso, iluminado pelo Jubileu de 2025, é a ferramenta essencial para a construção de uma 

sociedade livre de discriminações religiosas.  

No terceiro artigo, a centralidade das Escrituras é abordada por Marivan Soares Ramos 

e Antônia Alves da Cunha, que investigam a Teologia da Aliança. Através de uma pesquisa 

bibliográfica, o artigo demonstra como a Aliança serve de eixo unificador entre o Primeiro e o 

Segundo Testamentos, garantindo a continuidade das promessas divinas.  

Na sequência, a dimensão da fé compartilhada é o foco de Sílvio Costa Oliveira e Danilo 

da Costa Alves, que em A Experiência de Fé Comum exploram as raízes judaicas do 

cristianismo como um caminho de retorno à identidade da própria Igreja. Complementando essa 

visão, o quinto artigo, de Luciano José Dias e Cicero Gonsalves de Moura analisam 

historicamente os motivos da cisão religiosa entre judeus e cristãos, destacando o papel da 

Nostra Aetate na superação de séculos de distanciamento em A importância da Nostra Aetate 

na relação entre Judeus e Cristãos. 

Encerrando os artigos temáticos, José Antônio Boareto, no sexto artigo, traça os 

Fundamentos e Caminhos dos 60 anos do documento, trazendo a discussão para o contexto 

brasileiro ao abordar o racismo e a intolerância religiosa, enquanto, no sétimo artigo em língua 

inglesa, Francisca Cirlena Cunha Oliveira Suzuki oferece uma releitura teológica de Gênesis 

12, reforçando o conceito de bênção irrevogável e a fidelidade divina. 

Temas Livres: Interdisciplinaridade e Raízes 

A seção de temas livres expande nosso horizonte. Waldecir Gonzaga e Manoel Miranda, 

no oitavo artigo, demonstram a influência profunda do Calendário das Festas Bíblico-Judaicas 

na liturgia cristã, provando que o conhecimento do judaísmo é condição sine qua non para a 

plena compreensão do cristianismo. 

Em uma contribuição singular de "leitura verde" da Bíblia, Matthias Grenzer, no nono 

artigo, analisa a menção aos Cervídeos na Bíblia Hebraica, revelando conotações religiosas e 

éticas sobre o cuidado com a criação. Por fim, Já Donizete Luiz Ribeiro e Daniela Caselle 

Catanzaro Guimarães, no décimo artigo, utilizam a arte para refletir sobre o "encontro" e a 

ancestralidade comum que sustentam o abraço fraterno entre as duas tradições, em As relações 

entre judaísmo e cristianismo retratadas na pintura de Carl Heinrich Bloch. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a00 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 03-05, jul/dez 2025          5 

Relatos de Eventos, Notas e Entrevista: O diálogo em ação 

A revista documenta ainda a vitalidade do diálogo judaico-católico através de relatos de 

eventos internacionais e nacionais, como o colóquio internacional organizado pelas três 

instituições católicas parisienses: Facultés Loyola, Institut Catholique de Paris e Collège des 

Bernardins (Pe. Roger Tardy, língua francesa e Nayon Nigel Cezar, língua portuguesa) e a 

Semana Bíblica (Emerson Cardoso Faustino Ribeiro), unindo também três instituições do Rio 

de Janeiro, São Paulo e Buenos Aires. 

As Notas desta edição registram as catequeses do Papa Leão XIV, que reafirmam o 

antissemitismo como uma rejeição ao próprio coração do Evangelho, e as celebrações no Centro 

Israelita de Belém do Pará e com o Rabino Abraham Skorka, evidenciam que a porta aberta há 

60 anos permanece, definitivamente, bem aberta, acolhendo toda pessoa humana disposta à 

caminhar nos novos trilhos dialogais. 

Em entrevista José Bizon, foca na trajetória e nos frutos da Comissão Nacional do 

Diálogo Católico-Judaico e oferece uma visão sobre como essa colaboração tem se estruturado, 

destacando os eixos: Histórico e atuação da DCJ; celebração da Nostra Aetate; desafios e futuro. 

Bizon, projeta os desafios para o diálogo inter-religioso, sublinhando a necessidade de 

continuidade no enfrentamento da intolerância e na promoção da liberdade de crença. 

Conclusão 

Por fim, que este volume seja fonte de luz para pesquisadores e um sopro de esperança 

para todos os que buscam o Shalom, a paz através do conhecimento e do respeito mútuo. Que 

o diálogo se estabeleça como marca indelével em todas as mediações, constituindo-se não 

apenas como um método, mas como o caminho indispensável para forjar relações pacíficas, 

resilientes e duradouras entre as diversas tradições que, em sua alteridade, convergem na busca 

pelo mesmo fim transcendente e imanente do Deus Uno e Único. Nossos(as) leitores(as) são 

convidados a percorrerem estes textos com atenção e abertura, a fim de encontrar neles não 

apenas informação, mas também inspiração e animação ética como proposta para novos 

comportamentos e engajamentos. 

Desejamos uma excelente leitura!  

Prof. Dr. Donizete Luiz Ribeiro 

Prof. Dr. Marivan Soares Ramos 

Editores 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          6 

A PERMANÊNCIA DE ISRAEL COMO SUJEITO TEOLÓGICO À LUZ 

DE NOSTRA AETATE 

ISRAEL'S CONTINUED EXISTENCE AS A THEOLOGICAL 

SUBJECT IN LIGHT OF NOSTRA AETATE 

 

Elio PASSETO, nds. Religioso da Congregação Nossa Senhora de Sion, Mestre em Teologia 

Institut Catholique de Paris. Diretor do Centro Cristiano de Estudios Judaicos, Ratisbonne, 

Jerusalém. Professor do Centro de Estudios Judeocristianos de Madrid e membro da equipe de 

edição da Revista El Olivo. Professor do Centro Cristão de Estudos Judaicos–SP, e membro do 

Conselho Científico da Revista Cadernos de Sion. 

Resumo 

A Declaração Nostra Aetate, em seu nº 4, é um divisor de águas na relação e reconhecimento do 

judaísmo e do povo judeu. Dá-se início uma nova forma de pensar a Igreja em relação ao judaísmo, 

exortando os católicos a adotarem uma nova atitude cristã em relação ao povo judeu e ao judaísmo. Ela 

rompe com a lógica teológica do supersessionismo — a ideia de que a Igreja teria substituído Israel 

como povo eleito —, ao afirmar que os judeus “permanecem amados por Deus”, cuja aliança é 

irrevogável (cf. Rm 11,28–29). A conversão institucional promovida por Nostra Aetate precisa ser 

acompanhada por uma conversão teológica mais profunda, capaz de reconfigurar (repensar) a 

soteriologia, a eclesiologia e a cristologia, a partir de uma relação mais dialogal, com o povo ao qual 

“pertencem a adoção filial, a glória (Kavod), as alianças, a legislação, o culto, as promessas, ao qual 

pertencem os patriarcas, e do qual descende o Cristo, segundo a carne (encarnação)...” (Rm 9, 4-5). 

Palavras-chave: Nostra Aetate. Judaísmo. Cristinaismo. Vaticano II. 

Abstract 

The Declaration Nostra Aetate, in its paragraph 4, is a watershed in the relationship and recognition of 

Judaism and the Jewish people by the Church. It initiates a new way of thinking about the Church in 

relation to Judaism, urging Catholics to adopt a new Christian attitude toward the Jewish people and 

Judaism. It breaks with the theological logic of supersessionism—the idea that the Church has replaced 

Israel as the chosen people—by affirming that the Jews "remain beloved by God," whose covenant is 

irrevocable (cf. Rom 11:28–29). The institutional conversion promoted by Nostra Aetate needs to be 

accompanied by a deeper theological conversion, capable of reconfiguring (rethinking) soteriology, 

ecclesiology and Christology, based on a more dialogical relationship, with the people to whom “belong 

the filial adoption, the glory (Kavod), the covenants, the legislation, the worship, the promises, to whom 

belong the patriarchs, and from whom descended the Christ, according to the flesh (incarnation)…” 

(Rom 9, 4-5). 

Keywords: Nostra Aetate. Judaism. Christianity. Vatican II. 

Introdução 

Para explorar bem a sua herança, os cristãos têm uma especial necessidade 

dos judeus, tanto mais que eles têm uma espécie de conivência carnal com as 

Escrituras, dado que contra todo o dualismo fulminante, eles dão testemunho 

da unidade viva do homem chamado por Deus e porque eles continuam a ser 

 

 E-mail: director@ratisbonne.org.il 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          7 

o povo que destrói os ídolos e denuncia as ideologias antigas e novas 

(ECHEGARAY, 1997, p. 13 ) 

Este estudo propõe-se refletir sobre o caminho teológico traçado pela Declaração Nostra 

Aetate em seu nº 4, analisando a superação da teologia da substituição, o reconhecimento da 

permanência de Israel como sujeito teológico, os avanços do magistério católico e os desafios 

ainda em aberto para uma verdadeira renovação teológica. O encontro com os fundamentos da 

fé cristã passa necessariamente pelo diálogo direto e em profundidade com o povo judeu, com 

tudo o que compreende sua história, portanto, o estudo do judaísmo — de suas fontes, tradições 

e hermenêuticas — não é um anexo ao pensamento cristão, mas uma exigência constitutiva para 

uma teologia mais fiel ao mistério de Deus, que se revela na história e permanece fiel às suas 

promessas.1 

A leitura retrospectiva dos 60 anos da promulgação da Declaração Nostra Aetate pelo 

Concílio Vaticano II, outubro de 1965, confirma que ela representou uma inflexão profunda na 

forma como a Igreja Católica se relaciona com o povo judeu. Nostra Aetate, é, praticamente, o 

documento oficial da Igreja que permitiu ao mundo católico refletir sobre a sua relação com o 

povo judeu e o judaísmo, com a  sua própria história e com a sua identidade. Em seu parágrafo 

4, a Declaração rompe com a lógica teológica do supersessionismo — a ideia de que a Igreja 

teria substituído Israel como povo eleito — ao afirmar que os judeus “permanecem amados por 

Deus”, cuja aliança é irrevogável (cf. Rm 11,28-29). Essa afirmação introduziu uma mudança 

de paradigma: não se trata apenas de melhorar as relações com o judaísmo e com o povo judeu 

por motivos éticos ou históricos, mas de reconhecer a validade permanente da eleição de Israel 

e, portanto, sua relevância teológica contínua. Sendo assim, a declaração Nostra Aetate 

inaugurou uma nova forma de pensar a Igreja em relação ao judaísmo, exortando os católicos 

a adotarem uma nova atitude cristã em relação ao povo judeu e ao judaísmo. 

Essa renovação não nasceu do nada, a partir do terreno vazio. O processo de abertura ao 

reconhecimento começou nos anos anteriores ao Concílio Vaticano II. Uma referência 

importante foi a Conferência de Seelisberg, na Suíça, de 30 de julho a 5 de agosto de 1947, que 

contou com a presença de 70 participantes, representantes protestantes, judeus e católicos. No 

final desta conferência, foi elaborado um documento com 10 pontos principais que serviriam 

de base para as discussões posteriores entre a Igreja e o povo judeu. A Conferência e os seus 

 

1. “Nas últimas décadas, o ‘diálogo ad extra’, como ‘ad intra’ tem conduzido com clareza crescente a percepção de 

que os cristãos e os judeus são dependentes um do outro e o diálogo entre eles, para a teologia, não é uma questão 

de escolha, mas uma obrigação” (KOCH, 2012). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          8 

debates subsequentes sobre as questões levantadas foram muito importantes para o 

desenvolvimento do parágrafo 4 da Declaração Nostra Aetate. 

Assim sendo, no período que antecedeu o Concilio Vaticano II, muitas vozes, embora 

pouco percebidas, já afirmavam que o cristianismo não poderia mais pensar-se como "em vez 

de" Israel, mas sim "com" Israel — em escuta recíproca2. Mais tarde, no espírito de Nostra 

Aetate, a Comissão para as Relações Religiosas com o Judaísmo, no documento de 2015, Os 

dons e o chamado de Deus são irrevogáveis, afirma que a presença contínua de Israel é um sinal 

da fidelidade de Deus, e não um obstáculo para a fé cristã. 

Um segundo fator que contribuiu fortemente para a consciencialização da Igreja na sua 

abordagem sobre o povo judeu foi o contacto estabelecido entre o historiador judeu francês e 

sobrevivente do Holocausto Jules Isaac (1877-1963)3 e o Papa João XXIII. Foi Jules Isaac quem 

apresentou ao Papa, de forma esquemática, o aspecto negativo da relação da Igreja com o povo 

judeu, perpetuado ao longo dos séculos pela Igreja na sua catequese e pregação, precisamente 

com uma expressão que ele próprio cunhou: "o ensinamento do desprezo" (ISAAC, 1975), 

referindo-se às raízes cristãs do antissemitismo presentes na história da Igreja e que 

proporcionaram um terreno muito fértil para a Shoa4. Num dos seus encontros, Jules Isaac 

perguntou ao Papa se poderia ter alguma esperança de mudanças que a Igreja pudesse promover 

em relação ao povo judeu, e o Papa respondeu: "Você tem direito a mais do que esperança." 

Na realidade, antes de convocar o Concílio Vaticano II, o Papa João XXIII sinalizou a 

direção que a Igreja iria seguir. As suas atividades passadas levaram-no a desenvolver uma 

extraordinária sensibilidade para com o judaísmo e o povo judeu. 

Imediatamente após ter-se tornado Papa, João XXIII, em 1959, eliminou a expressão 

“judeus pérfidos” da liturgia da Sexta-feira Santa. Em outubro de 1960, o Papa saudou um 

grupo de judeus americanos com as palavras “Eu sou José, vosso irmão”5. O Cardeal Kasper 

comentou esta expressão, dizendo: “Tal expressão de fraternidade era um tom completamente 

novo depois de tantos séculos marcados pela ‘linguagem do desprezo’ (Júlio Isaac) (KASPER, 

2022, p. 122). 

 

2. Menciono aqui o grande trabalho de ponta que os Religiosos de Nossa Senhora de Sion já desenvolviam a partir 

dos anos 50, do século passado, em Paris, em torno da Revista Cahiers Sioniens, nas pessoas de Paul Demann, 

Renée Block, Géza Vermés, Kurt Ruby, entre outros.  
3. O diário da sua visita ao Papa João XXIII e os seus comentários encontram-se na revista SENS, Jules Isaac, 7 de 

agosto de 1977. 
4. Há um trabalho muito sério que pode pecar pela forte atribuição da responsabilidade da Shoa sobre a teologia 

que a Igreja desenvolveu ao longo da história, porém ele não perde sua importância ao mostrar elementos concretos 

que puderam conduzir a grande tragédia da Shoa (cf. RUETHER, Stok, 1996). 
5. Coincidentemente, o Papa João XXIII chamava-se Giuseppe Roncalli, mas o ele se referiu ao encontro de José 

no Egito com os seus irmãos (Gn 45,4). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          9 

Como resultado da determinação do Papa João XXIII de que urgia ao Concílio 

responder sobre o distanciamento da Igreja com o Judaísmo, o trabalho começou, mas os Padres 

do Concílio não sabiam como situar o Judaísmo dentro do contexto da Igreja. Uma vez mais, o 

processo foi impulsionado graças a algumas pessoas, principalmente o Papa, ele mesmo e o seu 

assistente, o Cardeal Bea.6 

A Teologia da Substituição (supersessionismo) 

Hoje, é de conhecimento geral que durante séculos, a teologia cristã foi marcada por 

uma concepção supersessionista, ou seja, a ideia de que a Igreja teria substituído Israel no plano 

salvífico de Deus, de onde, portanto, o comportamento do “ensinamento do desprezo”, definido 

por Jules Isaac. Essa visão se apoiava numa leitura linear e tipológica das Escrituras, segundo 

a qual as promessas feitas ao povo de Israel encontrariam seu cumprimento pleno e definitivo 

na Igreja, o "novo Israel", tornando, assim, obsoleto o antigo. Israel era visto como preparação, 

figura ou sombra (cf. Hb 10,1) da realidade plena revelada em Cristo. A destruição do Templo 

em 70 d.C. e a posterior dispersão judaica foram frequentemente interpretadas como um sinal 

do juízo divino e da rejeição de Israel por não ter reconhecido o Messias. 

Essa teologia foi sendo construída já a partir dos primeiros séculos da era cristã, quando 

pensadores expoentes do cristianismo, oriundos do paganismo, buscaram definir sua identidade 

religiosa distanciando-se totalmente das práticas e valores pagãos e ao mesmo tempo tentaram 

construir a independência identitária sem o judaísmo7. Na ausência de uma tradição religiosa e 

tendo como único livro religioso de referência as Sagradas Escrituras do povo judeu, foi preciso 

ou negar o seu conteúdo, como é o caso de Marcião e sua escola8 em que o Deus que se revela 

ao povo de Israel seria um deus inferior ao Deus de Jesus Cristo e por isso, as Escrituras do 

 

6. Para um relato completo de todo o processo da elaboração da Declaração Nostra Aetate, suas várias fases e suas 

dificuldades, confira: DUJARDIN, 2003; OESTERREICHER, 1986; GILBERT, PORTO. Também está muito bem 

elencado detalhadamente, fase por fase e seus meandros, o artigo de HEBBELINCK, 2011. 
7. A base inicial e a transmissão da fé em Jesus ressuscitado acontecem a partir dos elementos culturais e religiosos 

do judaísmo, porém, progressivamente os vindos do paganismo vão criando uma realidade diversificada. Para uma 

melhor compreensão dessa complexa realidade que viveram as comunidades dos seguidores de Jesus, ver, 

FREDRIKSEN, 2018. 
8. “Marcião considerava o Deus do Antigo Testamento como inferior ao Deus amor revelado no Novo e havia 

substituído ‘a Lei e os profetas’ pelo ‘Evangelho e o Apóstolo’, isto é, por Lucas e as dez cartas de Paulo, estes 

textos expurgados das passagens que apresentavam o Deus da antiga Aliança como criador do mundo e Pai de 

Jesus Cristo” (cf. MINNERATH, 1997). Irineu de Lyon (130-202) confirma uma fala de seu mestre Policarpo, que 

conheceu Marcião pessoalmente: “... a heresia de Marcião foi o desvio mais chocante da verdade apostólica. Ele 

negou a inspiração do Antigo Testamento e a continuidade do Deus e Criador com Cristo. O Bispo Policarpo sabia 

como lidar com ele. Quando Policarpo conheceu Marcião, disse Irineu, ele o saudou como 'o primogênito de 

Satanás'” (FOX, 2006, p. 492). Vale a pena sublinhar, entre vários escritos dos Padres da Igreja, a monumental 

obra de Irineu intitulada: Contras as Heresias, que representa o grande combate contra Marcião e sua escola. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          10 

povo Judeu perde a sua importância. Por outro lado, outra atitude, foi apossar-se das Escrituras 

do povo judeu, justificando-se que é somente em Jesus que se pode interpretar e entender 

corretamente as Escrituras. Figura como Justino Mártir9, que afirmou e ensinou que os cristãos 

se tornaram, doravante, o verdadeiro povo de Deus. Outro grande expoente: João Crisóstomo 

(349-407), cujas homilias (8 homilias nos anos 386-387) contra os judeus alimentaram séculos 

do antijudaísmo cristão10. Nesse mesmo espírito, Cirilo de Jerusalém (315-387) fala da rejeição 

de Israel e da substituição11. Na Idade Média, esse modelo se institucionalizou ainda mais, 

chegando até a iconografia, como a famosa representação da "Sinagoga cega" e da "Igreja 

triunfante" em catedrais na Europa na Idade Média12. 

 

9. Justino Mártir (100-165 d.C.) praticamente foi o primeiro, depois do período apostólico, a elaborar uma reflexão 

teológica referindo-se à realidade judaica. Em seu trabalho intitulado “O Diálogo com Trifão”, Justino relata seu 

encontro com um Judeu imaginário, nomeado Trifão (pode ser que tenha feito alusão a um mestre judeu, Rabi 

Tarfon). O diálogo é construído para provar a veracidade do cristianismo em relação ao judaísmo seja pela adoção 

filial, portanto, os cristãos filhos legítimos através de Jesus Cristo, como também por aceitar Jesus como Filho de 

Deus e Deus feito homem; assim sendo, os cristãos são os únicos capazes de interpretar corretamente as Palavras 

das Escrituras. Os Judeus são, portanto, substituídos pelos cristãos. Um pequeno exemplo do diálogo:  

“Reconhece-os, Trifão? Elas estão depositadas nas vossas Escrituras, ou melhor, não nas vossas, mas nas nossas, 

pois deixamo-nos persuadir por elas, enquanto vós as ledes sem compreender o espírito que nelas está” (Diálogo 

com Trifão, nº 29). “É, pois, em Jacob, o Patriarca, e não em Cristo, que os gentios, e também vós, esperam? Assim 

como o Verbo nomeia a Cristo de Israel e Jacob, também nós, que fomos criados a partir de Cristo, somos a 

verdadeira raça israelita” (Diálogo com Trifão, nº 153). 
10. As afirmações de Crisóstomo contra os judeus são violentas. Ele pretende curar sua comunidade de uma terrível 

enfermidade que está contagiando seus paroquianos, como resultado da proximidade desses paroquianos com vida 

da sinagoga, com sua liturgia e festas judaicas. As homilias são extensas, os adjetivos que ele atribui aos judeus 

são de difícil tradução para o português. Um rápido exemplo: “Muitos, eu sei, respeitam os judeus e pensam que 

seu modo de vida atual é venerável. É por isso que eu me apresso para arrancar e rasgar esta opinião mortal. Eu 

disse que a sinagoga não é melhor que um teatro e eu apresentei um profeta como minha testemunha – "Você tinha 

a testa de uma prostituta, você tornou-se sem vergonha diante de todos." Quando uma prostituta se estabelece, o 

lugar é um bordel. Mas a sinagoga não é apenas um bordel e um teatro, é também um antro de ladrões e o 

alojamento para animais selvagens”. Para uma visão completa dessas imprecações e sobre a substituição de Israel 

pela Igreja, é recomendável o livro de Marcel Simon que foi o pioneiro na matéria de forma sistemática no 

tratamento de todas as fontes disponíveis (SIMON, 19832). Outro livro fundamental sobre o tema que sem 

contradizer o trabalho de Marcel Simon, é uma decisiva confirmação GAGER, 1983. Ver também, FREDRIKSEN 

e IRSHAI, 2006. É necessário, também, ressaltar que esses ataques violentos contra os judeus e suas práticas 

religiosas, por parte de pessoas expoentes do Cristianismo, indicam que na prática, no contexto social, entre judeus 

e cristãos, acontecia o contrário, havia uma interrelação e mesmo uma forte atração do judaísmo e da vida sinagogal 

sobre os cristãos vindo do paganismo, por isso, a necessidade de deslegitimizar o judaísmo e o povo judeu (Cf. 

FREDRIKSEN, 2003, p. 35-63). 
11. “Desde o momento em que os judeus, por causa das armadilhas que levantaram contra o Senhor, foram rejeitados 

de seu favor, o Salvador instituiu, dentre os pagãos, uma segunda assembleia, a nossa Santa Igreja, para nós 

cristãos”, Catequese batismal, 18/25. 
12. Vale a pena ver imagens da época medieval onde a Igreja é representada como triunfante, com a cabeça erguida, 

coroa sobre a cabeça, com o cajado na mão e de olhar altivo, em oposição à Sinagoga é representada com os olhos 

vedados, cabeça voltada para baixo, com seu cajado quebrado, isto é, completamente aniquilada e destruída. Conf.: 

https://auferstehung.medium.com/the-synagogue-and-the-church-antisemitism-and-otherization-in-medieval-art-

354e3374efe1. Menciono aqui uma imagem da Sinagoga e da Igreja pintada pelo artista judeu: Joshua Koffman, 

exposta em St. Joseph´s University, Philadelphia, USA, 2015. Ela reflete inteiramente a aproximação entre a 

Sinagoga e a Igreja, as duas se vestem de igual forma e uma volta o seu olhar para o livro da outra, como fruto do 

ensinamento do nº 4 da Declaração Nostra Aetate. Esta imagem está estampada na capa do livro de BLOCH, 2022.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          11 

Essa mentalidade teológica não apenas marginalizou o judaísmo como religião viva, 

mas também legitimou práticas discriminatórias, políticas de conversão forçada e, em última 

instância, preparou o terreno para o antissemitismo moderno, inclusive aquele que desaguou 

tragicamente na Shoá13. 

Novo pensar teológico 

A Igreja ‘perscrutando o seu próprio mistério’, encontra-se com o judaísmo de sempre: 

de Abraão a nossos dias. Portanto, um olhar para dentro de si mesma; o judaísmo se revela a  

partir de seu próprio interior. Desse ‘reencontro’ ela afirma a permanência de Israel como povo 

da ‘aliança nunca revogada’, continuando assim sendo sinal da fidelidade de Deus ao seu povo. 

Assim sendo, em seu mistério a Igreja é chamada a testemunhar essa fidelidade e a renunciar a 

qualquer forma de proselitismo junto ao povo judeu14 

Ao abandonar o proselitismo em relação aos judeus e afirmar a validade permanente da 

aliança, consolida definitivamente a superação formal da teologia da substituição no magistério 

católico contemporâneo. Esse foi o passo mais importante e consequentemente normativo para 

os católicos. Essa decisão é a bússola para o pensar teológico que deve ser traduzido em 

linguagem acessível no estudo, na catequese, na pregação... 

Este avanço (ou volta às suas origens) promovido por Nostra Aetate também se 

manifestou de forma significativa no magistério pontifício15. Em 1980, durante seu discurso em 

Mainz, o Papa João Paulo II declarou: “o povo da Antiga Aliança, nunca revogada por Deus, 

não foi rejeitado”. Em 1986, tornou-se o primeiro papa a visitar uma sinagoga em Roma, onde 

saudou os judeus como “nossos irmãos mais velhos na fé de Abraão”16. Bento XVI, insistiu na 

 

13. “Nós devemos nos lembrar a célebre trilogia pseudo-teologia, então comumente aceita no meio cristão: 

infidelidade, rejeição, substituição. Com uma tal argumentação, a herança pertence na sua totalidade e sem 

contestação possível à Igreja, reconhecida como o novo Israel. Ninguém se interrogava em profundidade sobre um 

outro sentido possível da expressão ausente no Novo Testamento. O povo judeu era infiel e os cristãos fiéis não 

teria como missão senão convertê-lo” (DUJARDIN, 2003, p. 337). 
14. “Na prática, isso significa que a Igreja Católica não realiza nem promove nenhuma ação missionária institucional 

específica em relação aos judeus”, in “Os Dons e o chamado de Deus são irrevogáveis” (Rm 11,29) (COMISSÃO 

PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO, 2015, nº 40). 
15. Ver PASSETO, 2014, p. 79-80; 2017, p. 27-48. 
16. Na verdade João Paulo II foi um incansável combatente na formação de uma nova consciência em relação ao 

judaísmo e ao povo judeu, seja em pregações, nos encontros, nos escritos, como incentivando toda iniciativa que 

concorresse para isso. Entre um oceano de frases destaco uma em que situa Jesus no seio do povo judeu: “privar 

Cristo de sua relação com o Antigo Testamento é como cortá-lo de suas raízes e esvaziar seu mistério de todo 

significado… a encarnação teve necessidade de criar raízes em séculos de preparação. Caso contrário, Cristo teria 

sido como um meteorito caído acidentalmente na Terra” (JOÃO PAULO II, 1997, p. 232). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          12 

necessidade de dar continuidade aos avanços realizados por seu predecessor17. O Papa 

Francisco reforçou a amizade com o povo judeu, reconhecendo que “Deus nunca rompeu a 

aliança com Israel”, destacando o valor do diálogo como forma de escuta do mesmo Deus18. 

Tais avanços não se restringem ao plano doutrinal. Verificam-se também em iniciativas 

concretas como a inclusão do judaísmo nos currículos teológicos, a revisão de materiais 

catequéticos e litúrgicos, a realização de encontros teológicos judeu-cristãos, e o fomento de 

espaços de escuta mútua. Em todas essas frentes, percebe-se uma sólida, embora lenta, 

conversão teológica da Igreja que passa a ver Israel não mais como adversário ou figura 

ultrapassada, mas como um interlocutor legítimo e necessário. 

Israel como parte do desígnio salvífico de Deus 

A superação da teologia da substituição não implica, portanto, apenas uma revisão 

histórica, ética, ou da linguagem, mas exige uma reconfiguração profunda da própria teologia 

cristã. Reconhecer a permanência de Israel como sujeito teológico significa afirmar que o povo 

judeu continua a ter um papel ativo e insubstituível no desígnio salvífico de Deus19, não apenas 

como testemunha do passado, mas como interlocutor vivo no presente da fé. 

Nesse sentido, a teologia cristã é interpelada a desenvolver uma hermenêutica que 

reconheça o caráter irrevogável da eleição de Israel (cf. Rm 11,29), não como um problema 

teológico a ser resolvido, mas como um mistério a ser contemplado. O desafio reside em manter 

a integridade da fé cristã — centrada na revelação de Deus em Jesus Cristo — sem reduzir o 

 

17. “Nesse sentido, desde os primeiros dias do meu pontificado, e em particular durante a minha recente visita à 

Sinagoga de Colônia, expressei minha firme determinação de seguir os passos do meu predecessor, o Papa João 

Paulo II. O diálogo judaico-cristão deve continuar a enriquecer e aprofundar os laços de amizade que se 

desenvolveram, e a pregação e a catequese devem se empenhar em garantir que nossas relações mútuas sejam 

apresentadas à luz dos princípios estabelecidos pelo Concílio” (BENTO XVI, 2005). E, como seu predecessor, 

Bento XVI insiste sobre a centralidade do povo judeu como a chave para a compreensão de Jesus para a fé cristã: 

“Sua vinda significa que os gentios não podem descobrir Jesus e adorá-lo como o Filho de Deus e Salvador do 

mundo, exceto voltando-se para os judeus e recebendo deles a promessa messiânica contida no Antigo Testamento. 

A Epifania manifesta que "a multidão dos gentios entra na família dos patriarcas" e adquire a "israelitica dignitas", 

a dignidade de Israel” (BENTO XVI, 2007, p. 20). 
18. “Uma consideração muito especial é dirigida ao povo judeu, cuja aliança com Deus jamais foi revogada, porque 

“os dons e a vocação de Deus são sem arrependimento” (Rm 11,29). A Igreja, que compartilha com o judaísmo 

uma parte importante das Sagradas Escrituras, considera o povo da aliança e sua fé como uma raiz sagrada de sua 

própria identidade cristã (cf. Rm 11,16-18). Como cristãos, não podemos considerar o judaísmo como uma religião 

estrangeira, nem classificar os judeus entre aqueles chamados a abandonar os ídolos e se converter ao Deus 

verdadeiro (cf. 1Ts 1,9). Cremos juntos no Deus único que atua na história e acolhemos com eles a Palavra comum 

revelada” (FRANCISCO, 2013, nº 247-249). 
19. Michel Remaud, teólogo católico, grande especialista do judaísmo, resume perfeitamente esse princípio que 

parte da formação da fé cristã, ao comentar Paulo na carta aos Romanos 9-11: “É porque Israel persevera no 

judaísmo que as nações podem ter acesso a Salvação” (2000, p. 153). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          13 

judaísmo a uma realidade ultrapassada ou meramente preparatória. Trata-se de afirmar 

simultaneamente a novidade do Cristo e a continuidade da aliança com Israel. 

Ademais, considerar Israel como sujeito teológico ativo, implica reconhecer a validade 

de sua tradição religiosa, seu culto, sua ética e sua interpretação contínua das Escrituras. A 

escuta mútua entre judeus e cristãos não se dá, portanto, apenas no plano sociocultural ou 

diplomático, mas no coração da própria experiência de fé. Como ensina a Igreja: "Este interesse 

pelo judaísmo no ensino católico não se baseia apenas em fundamentos históricos ou 

arqueológicos, mas deve também levar em conta a fé e a vida religiosa do povo judeu, tal como 

é praticada hoje..." (Notas para uma apresentação correta dos judeus e do judaísmo na pregação 

e catequese da Igreja Católica, 1985). 

A presença viva de Israel no horizonte teológico da Igreja, ensinado em seus inúmeros 

documentos ao longo dos 60 anos depois da Declaração Nostra Aetate, desafia-a a pensar-se 

não como herdeira exclusiva das promessas, mas como co-testemunha do Deus da aliança 

concluída com Israel à qual a Igreja se associa20. Este reconhecimento enriquece a auto-

compreensão cristã e abre espaço para uma espiritualidade do encontro, em que a alteridade do 

outro não é ameaça, mas revelação e complementariedade no plano salvífico de Deus. 

Assim sendo, a permanência de Israel como sujeito teológico não é um detalhe 

periférico, mas a chave para uma teologia cristã mais fiel às suas origens, às suas raízes bíblicas, 

mais sensível aos apelos do nosso tempo e mais aberta ao mistério de Deus que age na história 

de formas que ultrapassam nossas categorias21. O que Paulo depois de discorrer sobre a relação 

estabelecida entre Deus e Israel dirá: “Ó abismo da riqueza, da sabedoria e da ciência de Deus! 

Como são insondáveis seus juízos e impenetráveis seus caminhos!” (Rm 11, 33). 

O descompasso entre o magistério e a teologia sistemática 

Constata-se, no entanto, que apesar dos avanços significativos no magistério da Igreja 

em relação ao judaísmo — especialmente desde Nostra Aetate — persiste, no interior da 

 

20. “Israel continua em um relacionamento de aliança com Deus, porque a aliança-promessa é definitiva e não pode 

ser abolida” (PONTÍFICIA COMISSÃO BÍBLICA, 2002, nº 42). 
21. O Catecismo da Igreja ensina a permanência de Israel com seus valores, suas promessas ..., fundamentando no 

que o Apóstolo Paulo disse: “A Igreja, povo de Deus na nova Aliança, ao perscrutar o seu próprio mistério, 

descobre o vínculo que a une ao povo judaico, ‘a quem Deus falou primeiro’. Ao invés das outras religiões não 

cristãs, a fé judaica é já uma resposta à revelação de Deus na antiga Aliança. É ao povo judaico que ‘pertencem a 

adopção filial, a glória, as alianças, a legislação, o culto, as promessas [...] e os patriarcas; desse povo Cristo nasceu 

segundo a carne’ (Rm 9, 4-5); porque ‘os dons e o chamamento de Deus são irrevogáveis’ (Rm 11,29)”, (Catecismo 

da Igreja Católica, 2022, nº 839). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          14 

teologia sistemática e da formação eclesial, uma defasagem entre a nova postura oficial e as 

categorias teológicas tradicionais que continuam a ser ensinadas e utilizadas22. 

Muitos currículos de teologia, manuais dogmáticos e abordagens catequéticos ainda 

operam com estruturas herdadas de um modelo substitucionista, mesmo que de forma implícita. 

A persistência de expressões como “o verdadeiro Israel”, “plenitude do Antigo Testamento” ou 

a leitura tipológica unilateral — na qual todas as realidades do Primeiro Testamento são vistas 

exclusivamente como prefiguração de Cristo — revela que, embora a Igreja tenha repudiado 

formalmente a teologia da substituição, através de seus ensinamentos normativos, suas raízes 

continuam presentes nas formas de pensar, ensinar, anunciar e transmitir a fé. 

Os teólogos que debruçaram sobre esse tema, à luz de Nostra Aetate23, apontam para o 

fato de que o supersessionismo não é apenas uma doutrina entre outras, mas uma estrutura 

subjacente que moldou profundamente a narrativa cristã da história da salvação. Para superá-la 

efetivamente, não basta renunciar a certas formulações: é necessário reconstruir os alicerces da 

teologia cristã à luz da permanência de Israel e do reconhecimento de sua aliança irrevogável 

com Deus. O pensar teológico deve partir dessa premissa. 

Esse descompasso pode ser observado também nas dificuldades práticas de muitos 

ambientes eclesiais em acolher o diálogo judeu-cristão como um elemento constitutivo da vida 

da Igreja, e não como um apêndice diplomático ou ecumênico, ou, mais grave, quando se faz 

por concessão. A resistência em atualizar a linguagem litúrgica, as dificuldades em integrar o 

judaísmo vivo na teologia bíblica e a hesitação diante de uma teologia da aliança não 

substitucionista revelam que a recepção de Nostra Aetate e todo o ensinamento da Igreja 

decorrente dessa Declaração, como afirmado antes, permanece parcial. Em muitos lugares e 

muitas vezes, malgrado a insistência dos ensinamentos da Igreja à luz de Nostra Aetate, somos 

testemunhas da permanência da mesma chave de leitura e linguagem na teologia, nos meios 

eclesiais e na elaboração e transmissão do pensar teológico.  

Ademais, a ausência de uma hermenêutica bíblica pós-substitucionista amplamente 

difundida torna difícil aos pregadores, catequistas e estudiosos cristãos, que não receberam uma 

formação adequada, interpretarem o Antigo Testamento como Escritura viva também para os 

 

22. Como afirma o grande teólogo da relação da Igreja com o Judaísmo: “A reviravolta teológica feita pelo Vaticano 

II em relação aos judeus constitui um dos principais avanços teológicos do Concílio. Infelizmente, seu pleno 

significado ainda não é reconhecido” (PAWLIKOWSKI, 2003, p. 492). 
23. Cito, como exemplo, alguns nomes entre tantos teólogos que trabalharam incansavelmente através de suas 

reflexões teológicas, de seus escritos e de seus ensinamentos na difusão e implementação dos ensinamentos 

segundo o nº4 da Declaração Nostra Aetate: Michel Remaud, R. Kendall Soulen, Eugene Ficher, John T. 

Pawlikowski, Jean Dujardin, Bernard Dupuy, Peter Von der Ostem-Sacken, Fadiey Lovsky, Peter Tomson, John 

Oesterreicher. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          15 

judeus de hoje, e não apenas como recurso tipológico da fé cristã. A consequência disso é a 

perpetuação, mesmo que inconsciente, de leituras que reforçam a ideia de que a vinda de Cristo 

esvaziou o sentido teológico do judaísmo. E, tal prática, está em contradição com o ensinamento 

da Igreja pós-conciliar, dado que as decisões conciliares são normativas para todos os 

católicos24.  

Por fim, a teologia cristã continua sendo desafiada a integrar, em seu núcleo doutrinal, 

a presença contínua e teologicamente significativa de Israel. A conversão institucional 

promovida por Nostra Aetate precisa ser acompanhada por uma conversão teológica mais 

profunda, capaz de reconfigurar (repensar) a soteriologia, a eclesiologia e a cristologia, a partir 

de uma relação não hierárquica, mas dialogal, com o povo ao qual “pertencem a adoção filial, 

a glória (Kavod), as alianças, a legislação, o culto, as promessas, ao qual pertencem os 

patriarcas, e do qual descende o Cristo, segundo a carne (encarnação)...” (Rm 9, 4-5). 

Desafios teológicos 

À luz de Nostra Aetate e dos documentos que a seguiram, a teologia cristã é hoje 

interpelada a enfrentar um desafio fundamental: repensar-se a partir do reconhecimento da 

origem judaica do cristianismo e da permanência da aliança de Deus com Israel. Para que esse 

reconhecimento não permaneça apenas retórico ou pastoral, mas se torne fermento vivo no 

pensamento teológico, é necessário um comprometimento efetivo com o estudo do judaísmo 

em sua riqueza textual, litúrgica, ética e espiritual. Não há outra via25. 

O Novo Testamento não pode ser adequadamente compreendido sem referência ao 

universo judaico do Segundo Templo. Jesus de Nazaré, seus discípulos e os primeiros cristãos 

viveram e pensaram como judeus. Ignorar esse contexto leva a distorções exegéticas e 

teológicas que comprometem a fidelidade às próprias fontes cristãs. João Paulo II afirmou de 

forma decisiva:  

Por isso, aqueles que consideram como meros fatos culturais contingentes que 

Jesus fora judeu e que seu ambiente fora o mundo judaico – fatos que a seu 

juízo poderiam ser substituídos por outra tradição religiosa sem que a pessoa 

do Senhor perca sua identidade – não somente desconhecem o significado da 

história da salvação, como também, mais radicalmente, atacam a verdade 

mesma da Encarnação…” (1997) 

 

24. Como afirmou o Papa João Paulo II, incluindo todos, sem exceção: “Desejo confirmar, com absoluta convicção, 

que o ensinamento do Concílio Vaticano II, na Declaração Nostra Aetate... permanece para nós, para a Igreja 

Católica, para o Episcopado... e para o Papa, um ensinamento que deve ser seguido. Um ensinamento que deve ser 

aceito, não apenas como algo apropriado, mas muito mais, como uma expressão de fé, uma inspiração do Espírito 

Santo, uma palavra de sabedoria divina” (1985). 
25. Ver a profunda reflexão que propõe, neste sentido (LENHARDT, 2003, p, 99-113). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          16 

Isso implica, entre outras coisas, uma abertura real ao estudo do Talmud, da literatura 

rabínica, das festas judaicas, da ética e da espiritualidade que animam o povo judeu ao longo 

dos séculos. Essa escuta não deve ser motivada por mera curiosidade intelectual, mas por uma 

disposição teologicamente fundamentada de reconhecer que Deus continua a falar por meio de 

Israel26. 

Além disso, o diálogo com o judaísmo oferece ao cristianismo a possibilidade de 

reencontrar suas raízes e purificar-se de leituras triunfalista e excludentes. O desafio que se 

apresenta à teologia cristã contemporânea é integrar essa dimensão como parte constitutiva de 

sua reflexão, e não como um suplemento marginal27. 

Nesse sentido, o estudo do judaísmo, de Abraão até nossos dias, deve ser promovido 

nos seminários, nas faculdades de teologia e na formação permanente dos ministros ordenados 

e agentes de pastoral28. Só assim será possível desenvolver uma teologia cristã verdadeiramente 

enraizada nas Escrituras, aberta ao outro e fiel ao espírito do Concílio Vaticano II. 

A fidelidade a Nostra Aetate não se esgota em gestos de amizade, mas exige uma 

renovação profunda da inteligência da fé. Essa fidelidade passa pela conversão dos corações e 

das estruturas mentais que ainda resistem à presença viva de Israel como parceiro teológico 

legítimo. O caminho está lançado, mas sua travessia exige coragem, humildade e perseverança. 

Nesse sentido o Cardeal Koch faz uma afirmação e que é mesmo uma advertência: “... mas, no 

que diz respeito à Igreja cristã, não há dúvida de que, sem o judaísmo, a Igreja corre o risco de 

perder o seu lugar na história da salvação e, em última análise, de se perder numa gnose 

contrária à história” (KOCH, 2012). 

Desse modo, a superação da teologia da substituição não representa apenas uma 

correção histórica ou doutrinal, mas inaugura um novo horizonte para o pensar teológico 

cristão. A Igreja é hoje desafiada a repensar a sua própria auto-compreensão à luz de um 

reconhecimento efetivo da permanência de Israel como sujeito da aliança, o que exige uma 

 

26. Como afirma Pierre Lenhardt: “Os cristãos como um todo, e entre eles os católicos desde o Concílio Vaticano 

II, não podem ignorar que sua história está ligada à do povo judeu, que sua fé e esperança estão enraizadas naquelas 

do povo judeu… É o Talmud Torá, ouvido e estudado pelos cristãos, ouvido em sua própria realidade judaica, mas 

também e inseparavelmente em sua ressonância com Jesus Cristo, que deve e pode iluminar a fé, a esperança e a 

prática dos cristãos” (2006, p. 13). 
27. “Nosso diálogo com o povo judeu não é apenas um compromisso externo, mas tem a ver com nossa própria 

identidade cristã; portanto, para nós não se trata de uma questão de uma opção possível, mas de uma obrigação e 

dever interior” (KOCH, 2022). 
28. “Em virtude destas relações únicas entre o cristianismo e o judaísmo, ‘ligadas no próprio nível da sua identidade’ 

(JOÃO PAULO II, 1982), as relações ‘fundadas no desígnio do Deus da Aliança’, os judeus e o judaísmo não 

devem ocupar apenas um lugar marginal e ocasional na catequese e na pregação. A sua presença indispensável 

deve ser organicamente integrada a elas” (1985). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          17 

teologia que leve a sério o contexto judaico do Novo Testamento e da figura de Jesus29. Como 

indica Nostra Aetate (n. 4), o vínculo espiritual entre cristianismo e judaísmo é profundo e 

irrevogável. Nesse sentido, o estudo do judaísmo do Segundo Templo, das fontes rabínicas e 

da tradição interpretativa judaica contemporânea não é um apêndice opcional, mas uma via 

necessária para uma teologia cristã que pretenda ser fiel às suas raízes e aberta ao diálogo. O 

desafio, portanto, é construir uma teologia pós-substitutiva que reconheça Israel como parceiro 

e interlocutor30, e que insira a cristologia e a eclesiologia em sua matriz originária, promovendo 

assim uma hermenêutica mais rica, inclusiva e fiel ao testemunho bíblico. 

Dessa forma, superar a teologia da substituição implica não apenas uma revisão de 

categorias doutrinais ultrapassadas, mas a abertura a novos caminhos para o pensamento 

teológico no interior da própria Igreja. O reconhecimento de Israel como sujeito permanente da 

Aliança, conforme afirmado por Nostra Aetate nº4 e aprofundado em documentos posteriores 

exige uma teologia capaz de situar o Novo Testamento no contexto judaico do Segundo 

Templo. Isso demanda, portanto, um engajamento sério com as fontes do judaísmo — tanto 

antigas quanto contemporâneas — como condição para uma hermenêutica cristã que seja fiel 

às suas origens e respeitosa para com o Outro. Estudar a tradição judaica, sua exegese e sua 

teologia não é um exercício meramente acadêmico, mas um imperativo para o desenvolvimento 

de uma teologia cristã renovada, pós-substitutiva e verdadeiramente católica, no sentido de 

aberta, dialogal e histórica. A fidelidade ao próprio Cristo — judeu da Galileia, inserido no seu 

povo e em sua tradição — conduz inevitavelmente a essa redescoberta das raízes judaicas da fé 

cristã, e com ela, à exigência de um novo paradigma teológico, no qual Israel e a Igreja sejam 

compreendidos não em oposição, mas em relação. 

Nostra Aetate, nova linguagem 

Ao afirmar em sua declaração: “De fato, a Igreja de Cristo reconhece que, segundo o 

mistério salvífico de Deus, os inícios da sua fé e da sua eleição já se encontram nos patriarcas, 

em Moisés e nos profetas. [...] Segundo o testemunho do Apóstolo Paulo, ‘os dons e o chamado 

de Deus são irrevogáveis’ (Rm 11,29)” (NA, 4), a Igreja restabelece seu vínculo esquecido nas 

relações com o judaísmo e com o povo judeu. Essa nova concepção em relação ao judaísmo e 

 

29. “O cristianismo está profundamente enraizado no judaísmo em suas origens. É por isso que não pode ser 

compreendido sem uma abertura sincera ao mundo judaico e uma experiência direta com ele. Jesus era totalmente 

judeu, os apóstolos eram judeus, e não há dúvida sobre seus apegos às tradições de seus pais” (MARTINI, 1990, 

p. 19). 
30. Como afirma Michel Remaud sobre essa temática: “desinteressar-se por Israel é rejeitar a unidade selada na 

morte de Cristo. A comunhão com Israel está inscrita na própria identidade cristã” (1996, p. 139). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          18 

ao povo judeu, desloca a teologia cristã para além do paradigma substitucionista, abrindo 

espaço para uma teologia relacional, que vê a fidelidade de Deus a Israel como revelação da 

própria essência divina — Deus não volta atrás à sua Palavra e não rompe a sua Aliança31. 

Esse reconhecimento, embora formulado de modo sucinto, resulta em uma clara ruptura 

com a teologia da substituição. A aliança de Deus com Israel não foi revogada; ela permanece 

válida, como já visto acima, ensinado pela Igreja baseando-se nas Escrituras. Isto implica que 

a fé cristã está associada a esta aliança eterna que se renova a partir do seu interior, tendo como 

fundamento perene a Aliança de Deus com Israel. Jesus, Deus encarnado, morto e ressuscitado, 

é o acontecimento histórico, no interior de Israel que incluiu as Nações nas promessas de Deus 

a Israel em vista de toda a humanidade. A história do povo judeu continua a ter sentido no 

desígnio salvífico divino. Israel não é um vestígio de um tempo superado, objeto de estudos 

arqueológicos, mas o povo da aliança perene com Deus.  

Israel participa do plano salvífico 

Reconhecer Israel como sujeito teológico implica mais do que admitir sua existência 

histórica ou religiosa. Trata-se de afirmar que Israel participa ativamente do plano salvífico de 

Deus, mantendo um papel irreduzível mesmo após a vinda de Cristo. Como afirma o celebre 

teólogo alemão e grande conhecedor do Judaísmo, P. Von der Ostem-Sacken: “Uma proposição 

fundamental deve tornar-se teologicamente consciente e praticada: a certeza de que Deus 

mantem a eleição de Israel e sua predileção por seu povo, mesmo quando seu povo diz não a 

Jesus Cristo. Essa certeza pertence fundamentalmente seja ao Credo como ao Catecismo 

cristão” (1984, p. 16). 

A teologia da aliança, revisitada à luz de Nostra Aetate, convida a uma nova 

compreensão da história da salvação como uma relação simultânea e não excludente entre Israel 

e a Igreja. Como ensina o documento da Igreja fundando-se, por sua vez, nos ensinamentos de 

Paulo: “Longe de substituir Israel, a Igreja mantem-se em solidariedade com ele. Para os 

cristãos vindo das nações, o apóstolo Paulo os declara terem sido enxertados na seiva da boa 

oliveira que é Israel (Rm 11,16-17)” (PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA, 2001, Nº 65)32. A 

Igreja não é, portanto, o “Novo Israel” ou o “Verus Israel”, mas o povo das nações que participa, 

 

31. Ver o trabalho de ROTA, 2008, p. 673-682. 
32. Da mesma forma Paulo fala da inclusão das Nações nas promessas e cidadania de Israel: “Vós, gentios, estivestes 

outrora longe de Cristo, separados da cidadania de Israel e estranhos às alianças da promessa, sem esperança e sem 

Deus no mundo. Mas agora, em Cristo Jesus, vós, que antes estáveis longe, fostes aproximados pelo sangue de 

Cristo” (Ef 2,11-13).  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          19 

por adoção e graça, através de Jesus Cristo, da aliança estabelecida com Israel. Essa 

compreensão da Igreja se fundamenta na própria história bíblica, estabelecendo o princípio de 

um novo pensar teológico que somente é possível em relação a Israel. Na verdade, como 

cristãos, associar-se a Israel, como ensina a Igreja,  é dar testemunho da materialização da 

profecia que contempla as Nações (segundo o tempo de Deus), abandonando os deuses e 

voltando-se ao Deus que se revelou a Israel: “Também te estabeleci como luz das nações, a fim 

de que a minha salvação chegue até as extremidades da terra” (Is 49,6). “As nações caminharão 

na tua luz, e os reis, no clarão do teu sol nascente ...” (Is 60,3).  Essa perspectiva evita tanto o 

sincretismo quanto o exclusivismo eclesiocêntrico, favorecendo uma visão mais bíblica e 

dialogal da identidade cristã. 

Esse olhar da Igreja que recupera suas origens33 no mundo religioso judaico no qual 

Jesus é parte e de onde os seus seguidores, também como parte, se fundamentaram34 para 

anunciar sua mensagem ao mundo, conduz a uma revisão de conceitos fundamentais na teologia 

cristã: 

a) Revelação: O judaísmo pós-bíblico continua a mediar uma relação viva com Deus. A 

Torá, os profetas, o Talmud, a tradição rabínica — tudo isso permanece como locus de 

escuta e resposta à Palavra de Deus35. 

b) Eleição: A eleição de Israel não foi anulada, mas permanece em vigor. A Igreja não a 

substitui, mas, através de Jesus Cristo, está incluída nela. 

c) Salvação: A salvação de Israel não depende da adesão formal a Cristo, mas da fidelidade 

de Deus às promessas feitas aos patriarcas. Como aprendemos na Carta de Paulo aos 

Romanos (11, 25-26): “... até que chegue a plenitude das Nações, e assim todo Israel 

será salvo”. Esta realidade binária: Israel e Nações concorre para a Redenção final. Deus 

faz com que Israel (desacelere) aguarde as Nações e os dois chegarão juntos na reta final 

da corrida, segundo o seu desígnio. 

 

Como afirma Ratzinger: “Judeus e cristãos devem acolher-se mutualmente na 

verdadeira reconciliação, sem tirar nada da sua fé ou renunciar a ela, mas sim das profundezas 

 

33. “O respeito de que falamos se fundamenta num misterioso laço espiritual (NA, 4), que nos une em Abraão e, por 

meio de Abraão, em Deus, que escolheu Israel e de Israel fez surgir a Igreja” (João Paulo II, 1984). 
34. “Desde então (Apóstolos e seguidores de Jesus), circuncidavam seus filhos, observavam as prescrições 

alimentares, celebravam as festas judaicas, o Shabat particularmente, eles participavam do culto da Sinagoga ou 

do templo. Aliás, eles se reuniam para testemunhar a fé e celebrar o fato que Jesus é o Messias prometido. Por 

esses motivos, essas comunidades eram Igrejas ‘judaicas’. A fé judaica em Jesus (por seus discípulos) foi o 

fundamento do conjunto do cristianismo posterior” (TOMSON, 2003, p. 113). 
35. Como afirma Pierre Lenhardt: “O mais importante para a integridade cristã é de valorizar a oralidade da 

Tradição, a relação com o povo judeu e aos seus mestres vivos. A integridade da Palavra de Deus é respeitada 

quando se sabe que essa Palavra não compreende somente a Escritura do Primeiro e do Segundo Testamento, mas 

está nela incluído a Tradição de Israel e da Igreja. O estudo e o ensinamento desta Palavra faz-se então, em 

realidade, na prática de um lectio divina expandido em auditio divina” (LENHARDT, 2006, p. 26-27. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          20 

dessa mesma fé” (BENTO XVI, 2007, p. 39). A permanência de Israel condiciona a Igreja a 

pensar-se não como sua substituta, mas como sua “irmã mais nova”, filha (por adoção) do 

mesmo Pai. A Igreja não nasceu do Espírito, através da graça, para ser única, mas por sua 

própria natureza de filha adotiva, foi incluída nas promessas feitas a Israel. Paulo dirigindo-se 

aos vindo das Nações, afirma: ‘Pois vocês não receberam um espírito que os escravize para 

novamente temerem, mas receberam o Espírito que os torna filhos por adoção, por meio do qual 

clamamos: ‘Aba, Pai’" (Rm 7, 15). Por Jesus Cristo passamos a ser filhos e filhas do Deus que 

se revela a Israel. 

Assim sendo, a afirmação da permanência de Israel, como ‘a boa Oliveira onde a Igreja 

está enxertada’ (cf Rm 11, 21), e por consequência a superação absoluta da teologia da 

substituição, não resulta apenas em um ajuste doutrinal ou um gesto ecumênico. Trata-se de 

uma transformação profunda na maneira como a Igreja redescobre a si mesma, sua relação com 

o Deus da Aliança e com o povo de Israel. A fidelidade de Deus à sua promessa é o fundamento 

de toda teologia cristã — e essa promessa permanece viva em Israel36. 

A Igreja, ao reencontrar Israel (perscrutando seu próprio mistério) como interlocutor 

teológico, é convidada a uma conversão contínua de seu olhar e de sua linguagem. A teologia 

cristã do século XXI (cf. PASSETO, 2022, p. 62-70) só poderá ser fiel à sua raiz e ao seu 

‘mistério’ se for capaz de escutar, com humildade e reverência, o mistério de Israel — não como 

figura, mas como presença viva do Deus de Abraão, de Isaac, de Jacó e de Jesus Cristo. 

A judaicidade de Jesus 

E, por fim, o pensar e o fazer teológico devem ter como ponto de partida e de chegada 

que Jesus não foi um outsider religioso, mas um judeu profundamente inserido na vida, cultura 

e religião de seu povo37. Ele nasceu, viveu e morreu como judeu, em um ambiente marcado 

pela diversidade interna do judaísmo do Segundo Templo. Ele é concebido no contexto 

religioso judaico, através do Deus que se revela a Israel: “Ele será grande, será chamado o Filho 

do Altíssimo, e o Senhor Deus lhe dará o trono de seu Pai; Ele reinará na casa de Jacó para 

 

36. Essa afirmação está realçada no próprio Catecismo da Igreja: “O Antigo Testamento é uma parte inalienável da 

Escritura Santa. Seus livros são divinamente inspirados e conservam um valor permanente pois a Antiga Aliança 

nunca foi revogada” (nº 121). 
37. "Jesus era judeu e nunca deixou de sê-lo... Jesus era plenamente um homem de seu tempo e ambiente, o ambiente 

judaico em Terra de Israel do primeiro século d.C., cujas angústias e esperanças Ele compartilhava." Esta afirmação 

nada mais é do que uma acentuação da realidade da Encarnação e do próprio significado da história da salvação, 

tal como nos foi revelado na Bíblia (cf. Rm 1,3-4; Gl 4,4-5)” (Notas para uma apresentação correta dos judeus e 

do judaísmo na pregação e catequese da Igreja Católica, 1985. Ver nesse contexto a afirmação do Papa João Paulo 

II na nota 18). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          21 

sempre, e o seu Reino não terá fim” (Lc 1, 32-33); Ele é circuncidado ao oitavo dia, segundo 

as Escrituras (Lc 2, 21), é apresentado ao Templo conforme reza a Tora (Lc 2, 22), e é  

proclamado glória de Israel: “... luz para iluminar as nações, e glória de teu povo Israel” (Lc 

32). Jesus guardou o sábado (cf. Lc 4,16); celebrou a Páscoa (Mc 14,12-26). A ceia que institui 

a Eucaristia se insere na tradição pascal judaica e é inseparável dela (Lc 22,19). Jesus 

frequentava regularmente a sinagoga, como mostra Lucas 4,16: “Foi a Nazaré, onde fora criado, 

e, segundo seu costume, entrou na sinagoga no dia de sábado”. Esse “costume” não é apenas 

um detalhe narrativo, mas indica uma prática religiosa regular, enraizada no judaísmo vivido. 

Ele subiu a Jerusalém nas festas de peregrinação (Jo 2,13; Lc 2,41-42), frequentou o Templo 

(Mc 11,15-17), respeitou as normas da Torá (Mt 5,17-19) e foi reconhecido como mestre por 

seus contemporâneos (Jo 3,2)38.  

Em seus ensinamentos Jesus se apresenta em consonância com os métodos dos Mestres 

judeus de sua época: como as parábolas, o uso de perguntas retóricas, o método de interpretação 

da Torá, e mesmo os debates com fariseus e escribas, depois de afirmar sua fidelidade absoluta 

ao cumprimento da Torah (Mt 22,34-40). A centralidade do duplo mandamento do amor (Dt 

6,5 e Lv 19,18), citado por Jesus em Mc 12,28-34, está longe de ser uma inovação cristã: trata-

se de uma síntese da espiritualidade judaica, já presente entre os mestres da tradição farisaica. 

O mistério de Deus que se encarna, Jesus-Judeu, Homem-Deus, somente pode ser contemplado 

e fonte de fé, através da Palavra de Deus revelada, vivida, interpretada e transmitida ao longo 

da história pelo povo Judeu no qual Jesus se encarnou (BOYARIN, 2012). Jesus, é, portanto, 

um expoente de seu povo, que dialoga criticamente a partir de seu interior e visando o seu 

interior.39 

Portanto, não há outra via para a teologia senão em relação com Israel. O Novo 

Testamento fala a partir do interior do Judaísmo, cujo lugar Jesus pertence. Lugar esse que se 

impõe como fundamento do pensar teológico, fora dele é desfocar o fazer teológico. A 

experiencia de Jesus ressuscitado e sua proclamação acontecem em contexto judaico, dentro da 

realidade judaica e a partir da esperança judaica e esse fato é o fundamento do nascimento da 

 

38. “O judaísmo não é anterior a Jesus: é interno a Ele” (REMAUD, 1996, p. 81. 
39. Fadiey Lovsky define brilhantemente a judaicidade de Jesus e o desvio da teologia: “Por seu nascimento judaico, 

Jesus vem ao nosso encontro naquilo que se tornou o povo mais difamado da raça humana. Não podemos separar 

a encarnação de sua realidade judaica. O Deus Verdadeiro tornou-se homem verdadeiro, pensando, falando e 

vivendo como um judeu da Galileia. Ele amava a culinária judaica de seu tempo (talvez pudéssemos demonstrar 

mais respeito pela comida judaica que Jesus comia). Ele praticava costumes judaicos, alguns dos quais 

sobreviveram até hoje apenas entre os judeus. Apesar das montanhas de trabalhos acadêmicos sobre a relação entre 

a Páscoa judaica e a Ceia do Senhor, nossa fé dedica apenas atenção distraída a essa relação. Espiritualizamos o 

Evangelho como se fosse necessário desjudaizá-lo” (cf. LOVSKY, 2022, p. 207).  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          22 

Igreja40 que é sustentada pela raiz que é Israel. Como ensina Nostra Aetate, seu próprio mistério 

também está ligado a Israel. Esta relação intrínseca e de dependência, onde Jesus e o judaísmo 

são inseparáveis, foi muito bem definida pelos bispos da Alemanha e que o Papa João Paulo II 

a fez sua também de forma incisiva: “Se os cristãos consideram todos os homens como irmãos 

e devem se comportar dessa maneira, quanto mais esse sagrado dever é quando se encontram 

com aqueles que pertencem ao povo judeu. Na "Declaração sobre as Relações da Igreja com o 

Judaísmo", os bispos da República Federal da Alemanha acrescentaram esta frase como título: 

‘Quem encontra Jesus Cristo encontra o Judaísmo’. Eu também quero fazer minha esta 

expressão. A fé da Igreja em Jesus Cristo, filho de Davi e filho de Abraão (cf. Mt 1,1), contém 

de fato o que os bispos chamam nesta Declaração de patrimônio espiritual de Israel para a 

Igreja, um patrimônio vivo que deve ser confiado e preservado por nós, cristãos católicos, em 

toda a sua profundidade e riqueza” (1980). 

Jesus, o judaísmo do seu tempo e a continuidade 

A Igreja, ao ensinar, segundo o espírito de Nostra Aetate, sobre a judaicidade de Jesus, 

a sua pertença ao povo judeu como condição sine qua non da encarnação e da própria fé crista, 

ela está convidando a uma reinterpretação da figura de Jesus à luz de sua identidade plenamente 

judaica41. Ao contrário de algumas estruturas superadas de leituras cristãs que viam Jesus como 

antítese do judaísmo, os ensinamentos da igreja oficial revelam um retrato mais fiel: Jesus foi 

um judeu do século I, profundamente inserido na vida religiosa e cultural de seu povo. 

Aprendemos que ao ensinar: “Não penseis que vim revogar a Torah e os Profetas. Não vim 

revogá-los, mas dar-lhes pleno comprimento” (Mt 5,17), Jesus afirma que não veio abolir o 

judaísmo, mas viver como um judeu radicalmente fiel às Escrituras e à tradição de Israel.   

A proclamação dos seguidores de Jesus como o Messias esperado de Israel, é fundada 

na experiencia da morte e ressurreição de Jesus como o cumprimento das profecias anunciadas 

a Israel. Essa afirmação de fé joga luz sobre toda a vida de Jesus de acordo com as Escrituras 

como a plenificação das profecias: 

a) “Portanto, o Senhor mesmo vos dará um sinal: Eis que a virgem conceberá e dará à luz 

um filho, e chamará o seu nome Emanuel” (Is 7, 14). Mateus afirma que essa profecia 

se cumpre com o nascimento de Jesus como Emanuel (Mt 1, 22-23). 

 

40. “A comunidade que nasceu da mensagem, da vida, da Paixão e da Cruz de Jesus de Nazaré caminhou primeiro 

no interior de Israel” (BENTO XVI, 2023, p. 75. 
41. Segundo o Papa João Paulo II, ignorar os elementos constitutivos da vida de Jesus seria se opor ao próprio 

princípio da Encarnação: "Ignorar os elementos concretos da vida de Jesus — seu local de nascimento, sua cultura 

religiosa, seu povo — é se opor à própria encarnação", simpósio, 29 octubre-2 novembro, Roma, 1997.   



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          23 

b) “E tu, Belém Efrata, embora seja pequena entre os milhares de Judá, de ti sairá para 

mim aquele que será o governante de Israel, cujas origens são desde os tempos antigos, 

desde os dias da eternidade” (Mq 5,2). Mateus faz uma relação direta com o nascimento 

de Jesus em Belém, cidade de Davi (Mt 2,5-6) 

c) “Porque um menino nos nasceu, um filho se nos deu; o governo está sobre os seus 

ombros. E o seu nome será: Maravilhoso Conselheiro, Deus Forte, Pai da Eternidade, 

Príncipe da Paz” (Is 9,6-7). Lucas apresenta Jesus como o cumprimento dessa profecia. 

Jesus como aquele cujo reino não terá fim (Lc 1,32-33). 

d) “O Espírito do Senhor Deus está sobre mim, porque o Senhor me ungiu para pregar boas 

novas aos pobres; enviou-me a curar os quebrantados de coração, a proclamar liberdade 

aos cativos...” (Is 61,1-2). Em Lucas Jesus lê essa profecia na Sinagoga, dentro da 

liturgia sabática e declare que Ele é o cumprimento dessa palavra anunciada (Lc 4,18-

21). 

e) Depois da ressurreição, Jesus se revela aos discípulos no caminho de Emaús e, 

“começando por Moisés e todos os profetas, interpretou lhes em todas as Escrituras o 

que a Ele dizia respeito” (Lc 24,27).  Isso indica que para os primeiros seguidores de 

Jesus, Ele representa a concretização das profecias messiânicas profetizadas e esperadas 

por Israel. A proclamação do cumprimento dessas profecias abre a vocação de Israel 

para as Nações que será o espaço das realizações das promessas de Deus a Israel, através 

de Jesus Cristo.  

 

Fundada nas Sagradas Escrituras, à luz do nº 4 de Nostra Aetate, a Igreja afirma que a 

Aliança de Deus com Israel é perene pois Deus não revoga sua Palavra e Israel continua sendo 

amado por Deus. Desta forma a Igreja reafirma o que Paulo ensinou que “aos israelitas 

pertencem a adoção filial, a glória, as alianças, a legislação, o culto, as promessas, aos quais 

pertencem os patriarcas, e dos quais descende o Cristo, segundo a carne” (Rm 9,4-5). Esses 

valores pertencem a Israel e eles são perenes e é dentro deles que Deus se encarna, fazendo-se 

Homem-judeu, amplificando-os a toda a humanidade.  

Israel permanece, portanto, a boa Oliveira onde as Nações, através de Jesus Cristo, 

recebem a sua seiva. Como consequência, a permanência de Israel é a condição para a vida da 

Igreja, dado que a fé cristã não tem sentido se desarraigada de Israel. A Igreja não substitui 

Israel, mas caminha com ele na história da salvação. Reconhecer a plena inserção de Jesus no 

contexto de seu povo Israel que permanece na Aliança com Deus e “continua amado por Deus”, 

é, portanto, a chave teológica indispensável. Sem esse reconhecimento, a cristologia corre o 

risco de tornar-se abstrata, descontextualizada e, sobretudo, infiel à própria identidade de Jesus. 

Como já vimos acima o que afirma o Cardeal Kurt Koch: “mas, no que diz respeito à Igreja 

cristã, não há dúvida de que, sem o judaísmo, a Igreja corre o risco de perder o seu lugar na 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          24 

história da salvação e, em última análise, de se perder numa gnose contrária à história” (ROTA, 

2008, p. 673-682). 

Referências Bibliográficas 

BENTO XVI. Ce qu’est le Christianisme. Paris: Du Rocher, 2023. 

BENTO XVI. La Iglesia, Israel y las demás religiones. Ciudad Nueva, 2007. 

BLOCH, Renée. Escritura e Tradição. Ensaios sobre o Midrash. Coleção Judaísmo e 

Cristianismo. São Paulo: CCDEJ; Fons Sapientiae, 2022. 

BOYARIN, Daniel. The Jewish Gospels. The Story of the Jewish Christ. The New Press, 

2012. 

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA, Brasília: CNBB, 2022. 

DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Declaração Nostra Aetate. 

Sobre as relações da Igreja com as Religiões não-cristãs p. 339-346. São Paulo: Paulus, 1997. 

COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO. Uma reflexão 

teológica sobre as relações católico-judaicas por ocasião do 50º aniversário da Nostra 

Ætate (n. 4). Brasília: CNBB, 2016. 

COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO. Notas para uma 

apresentação correta dos judeus e do judaísmo na pregação e catequese da Igreja 

Católica,1985. 

DUJARDIN, Jean. L’Église catholique et le peuple juif. Un autre regard. Calmann-Lévy, 

2003. 

ECHEGARAY, Roger. Est-ce le Christianisme a besoin du Judaïsme?. In:Cahiers 

Ratisbonne, nº 3, 1997, p. 13. 

FOX, Robin Lane. Pagan and Christians in the Mediterranean word from the second 

century AD to the conversion of Constantine. Penguin, 2006.  

FRANCISCO. Exortação Apostolica Evangelii Gaudium. São Paulo: Paulinas, 2013. 

FREDRIKSEN, P., Irshai, 0. Christian Anti-Judaism: Polemics and Policies. Cambridge 

History of Judaism, 2006.  

FREDRIKSEN, Paula. What ‘Parting of the Ways?’ Jews and Gentiles in the Ancient 

Mediterranean City. The Ways that Never Parted: Jews and Christians in Late Antiquity and 

the Early Middle Ages. Tübingen: Mohr: A.H. Becker, and A. Yoshiko Reed, 2003. 

FREDRIKSEN, Paula. When Christians Were Jews: The First Generation. Yale University 

Press, 2018. 

GAGER, John. The Origins of Anti-Semitism. Oxford University Press, 1983.  

GILBERT, Arthur. The Vatican Council and the Jews. Cleveland/New York, The World 

Publishing Company, 1968. 

HEBBELINCK, Thérèse, La déclaration Nostra Aetate (n° 4) du concile Vatican II. 

Contribution des Belges et des Français à son élaboration”. In: Les Cahiers de la Mémoire 

Contemporaine, nº 10, 2011, 353-392. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          25 

ISAAC, Jules. Las raíces cristianas del antisemitismo. La enseñanza del desprecio. Paidos: 

Buenos Aires, 1975. 

JOÃO PAULO II, Discurso aos dirigentes da Liga Antidifamação "B'nai B'rith", 22 de 

março de 1984. 

JOÃO PAULO II. Discurso aos líderes do Comitê Judaico Americano, 15 de fevereiro de 

1985. 

JOÃO PAULO II. Discurso de pronunciado ante os participantes do simpósio sobre “as 

raízes do antijudaísmo nos ambientes cristãos (Roma 31 de outubro à 2 de novembro de 

1997). 

JOÃO PAULO II. Discurso do Santo Padre à comunidade judaica alemã, Mainz, 17 de 

novembro de 1980 

JOÃO PAULO II. Rapports entre Nouveau et Ancien Testaments, entre Chrétiens et 

Juifs. In : SENS 5, 1997, nº 3, 232. 

JOÃO PAULO II. Simpósio, 29 outubro a 2 novembro, Roma, 1997.   

JUSTINO. Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 2014. 

KASPER, Walter. Judíos y Cristianos: el único pueblo de Dios. Sal Terrae, 2022.  

KOCH, Kurt. Discurso 16 de maio de 2012, Angelicum, Roma. 

KOCH, Kurt. Discurso na Reunião do Comitê Executivo do Congresso Judaico Mundial. 

Roma, 22 de novembro de 2022. 

LENHARDT, Pierre. À l’Écoute d’Israël en Église. Parole et Silence, 2006. (Obra traduzida 

para o português: À escuta de Israel na Igreja. 2 tomos. Coleção Judaísmo e Cristianismo. 

São Paulo: CCDEJ; Fons Sapientiae, 2020). 

LENHARDT, Pierre. Talmud Torah des juifs et études juives des chrétiens. In: SENS, nº 

3, 2003, 99-113. 

LOVSKY, Fadiey. Le destin d’Israël et notre compréhension du Mystère d’Iraël. In: 

SENS, nº 442 (mai-juin 2022), 207.  

MARTINI, Carlo M. Le Christianisme et le judaïsme – survol historique et théologique. 

In: J.H. Charlesworth, Jews and Christians: Exploring the Past, Present and Future. 

Crossroad, 1990. 

MINNERATH, Roland. História do Cânon cristão. In: Connaissance des Pères de l’Eglise. 

Les Canons des Ecritures, nº 66, éditions Nouvelle Cité, 1997. 

OESTERREICHER, John M. The New Encounter Between Christians and Jews. 

Philosophical Library, 1986. 

OSTEM-SACKEN, P. Von der. Katechismus und Siddur. Institut Kirche und Jundentum, 

Berlin, 1984. 

PASSETO, Elio. La relación entre la Iglesia y el pueblo judío: de la Declaración Nostra 

Aetate hasta hoy. In: El Olivo XXXVII, 79-80 (2014), 111-138  

PASSETO, Elio. Le défi du dialogue judéo-chrétien au siècle XXI. In : SENS nº 440 

(janvier-févrie 2022), p. 62-70. 

PASSETO, Elio. Los avances teológicos de la enseñanza de la Iglesia sobre el pueblo 

judío después del Concilio Vaticano II. In: El Olivo XLI, 85-86 (2017), 27-48. 

http://www.abebooks.com/servlet/SearchResults?an=Isaac,+Jules&cm_sp=det-_-bdp-_-author


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          26 

PAWLIKOWSKI, John T. La volte-face théologique de Vatican II sur les Juifs n'est pas 

encore totalement assumée. In: Sens, 11, 2003, 492. 

PONTÍFICIA COMISSÃO BÍBLICA. O povo judeu e suas sagradas Escrituras na Bíblia 

cristã. São Paulo: Paulinas, 2002.  

PORTO, Humberto. Os Protocolos do Concílio Vaticano II sobre os Judeus. Germape, 

2005. 

REMAUD, Michel. Chrétiens et Juifs entre le passé et l’avenir. Lessius, 2000. 

REMAUD, Michel. Israël Serviteur de Dieu. Editions CCEJ, Ratisbonne, 1996. 

ROTA, Olivier. Jules Isaac, Paul Démann, Charles de Provenchères. Le redressement de 

l'enseignement catéchétique concerning Israël dans les années cinquante. In : SENS, 

December 2008, 673-682. 

RUETHER, Rosemary. Faith and Fraticide. The Theological Roots of Anti-Semitism. Wipf 

and Stok, 1996. 

SIMON, Marcel. Verus Israel. Ed. E. de Boccard, Paris, 19832. 

TOMSON, Peter. L’Affaire Jésus et les Juifs. Cerf, 2003. 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          27 

ACENOS DE ESPERANÇA: CAMINHOS PARA SUPERAÇÃO DO 

ANTISSEMITISMO 

SIGNS OF HOPE: WAYS TO OVERCOME ANTISEMITISM 

 

Saul KIRSCHBAUM, Doutor em Letras pela FFLCH/USP, PPG Língua Hebraica, Literatura 

e Cultura Judaicas; Pós-doutor pela UNICAMP; professor do Centro Cristão de Estudos 

Judaicos; pesquisador do LABÔ – Laboratório de Política, Comportamento e Mídia da 

Fundação São Paulo. 

Matheus Reich da SILVA, licenciado em História pela FMU, com especialização em Ciência 

da Religião pela PUC-SP. 

Resumo 

O artigo Acenos de Esperança: Caminhos para superação do antissemistimo foi desenvolvido para 

conclusão do curso de especialização em Cultura Judaíco-Cristã, mas além dessa finalidade, o texto 

propõe uma reflexão sobre a necessidade e a importância do diálogo interreligioso para construção de 

um mundo mais fraterno, pacífico e acolhedor em que todos sejamos tratados com respeito e igualdade, 

sem nenhuma forma de discriminação, principalmente segregações que tenham como argumento 

questões religiosas. Assim, o texto abordará inicialmente o papel que a religião exerce no cotidiano da 

nossa sociedade em diferentes esferas, depois se debruçará sobre casos de intolerância religiosa, 

especialmente envolvendo cristianismo e judaísmo, sequencialmente abordará textos bíblicos e 

documentos da Igreja Católica Apostólica Romana que exortem esse diálogo fixando-se na questão dos 

sexagésimo aniversário da Declaração Nostra Aetate e o Jubileu da Esperança proclamado pelo Papa 

Francisco para o ano de 2025. 

Palavras-chave: Diálogo. Cristianismo. Judaísmo. Nostra Aetate. 

Abstract 

The article “Beckons of Hope: Paths to Overcoming Antisemitism” was developed to complete the 

specialization course in Judeo-Christian Culture. Beyond this purpose, the text proposes a reflection on 

the need for and importance of interreligious dialogue to build a more fraternal, peaceful, and welcoming 

world in which all are treated with respect and equality, without any form of discrimination, especially 

segregation based on religious issues. Thus, the text will initially address the role that religion plays in 

our daily society at various levels. It will then delve into cases of religious intolerance, especially 

involving Christianity and Judaism. It will then address biblical texts and documents of the Roman 

Catholic Church that encourage this dialogue, focusing on the sixtieth anniversary of the Declaration 

Nostra Aetate and the Jubilee of Hope proclaimed by Pope Francis for the year 2025. 

Keywords: Dialogue. Christianity. Judaism. Nostra Aetate. 

 

 

 E-mail: saul.kirschbaum@gmail.com 
 E-mail: matheusreich1@hotmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          28 

Introdução 

Na Carta de Paulo aos Colossenses 3,14, é dito que: “acima de tudo, tenham amor, 

pois o amor une perfeitamente todas as coisas”. Com base nessa passagem bíblica desenvolve-

se o referido trabalho buscando apresentar algumas convergências e divergências entre 

católicos e judeus com enfoque principal na análise da construção do diálogo interreligioso 

entre as referidas matrizes religiosas. 

Amparado por esse objeto de estudo as reflexões aqui expostas visam responder ao 

seguinte questionamento: Qual a importância do diálogo inter-religioso para a superação do 

segregacionismo e da intolerância religiosa? 

No caminho pela busca da resposta a questão motivadora essa análise permeará 

inicialmente uma perspectiva geral sobre o papel da religião e da religiosidade no cotidiano 

da vida e da sociedade humana. 

Em seguida será abordado um breve ensaio com a temática de intolerância religiosa, 

em especial o caso do judaísmo. Num terceiro momento discutiremos uma breve exortação ao 

diálogo inter-religioso tendo por base o texto bíblico do Salmo 148 e a Carta Encíclica do 

Papa Francisco, Laudato Si (2015). Dando continuidade as reflexões não podemos deixar de 

elucidar brevemente sobre a celebração dos 60 anos da publicação da Declaração Nostra 

Aetate que norteia o diálogo entre judeus e católicos unindo-a ao Jubileu da Esperança 

proposto pelo Papa Francisco para o ano de 2025. Por fim, encerraremos essa análise, que não 

busca colocar fim às discussões, ou trazer respostas prontas e inquestionáveis, mas fomentar 

a reflexão e a discussão do assunto, o papel que os três últimos Sumos Pontífices da Igreja 

Católica Apostólica Romana tiveram na promoção do diálogo e na aproximação entre judeus 

e católicos. 

Assim, através de revisões bibliográficas e estudos de casos tem-se buscado, como dito 

anteriormente, fomentar a reflexão e a discussão sobre a importância do diálogo inter-religioso 

em todas as esferas, aqui especialmente entre judeus e católicos. Essa ação possibilita formas 

de construirmos uma sociedade mais justa e fraterna, renegando inúmeras vias de violências 

e atentados contra a vida e a existência humana que por diversas vezes colocam questões 

religiosas como justificativas para serem realizadas distorcendo por completo a real 

mensagem que a fé e a Palavra buscam trazer aos seres humanos. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          29 

O papel da religião no cotidiano 

“Calada vigiarei meus dias. Quanto mais vigiados, mais curtos! Com que mágoa o 

horizonte avisto... aproximado e sem recurso. Que pena a vida ser só isso”. (Autor 

desconhecido). 

Com essa proposta de autoria desconhecida, mas rica em significado, podemos refletir 

acerca da amplitude da vida e construir a consciência de que é muito reducionista pensarmos 

e crermos que ela consiste somente no tênue fio da existência terrestre, perdurando apenas 

algumas décadas, ou para alguns poucos, um século. 

Nesse sentido, entra em cena um aspecto extremamente importante, a religião. 

Etimologicamente o termo religião é uma palavra proveniente do latim religio, que deriva do 

verbo relegere, significando religar, ou ligar novamente e usualmente utilizado com a 

prerrogativa de ligar o ser humano com Deus ou deuses. Essa ideia pode ser fundamentada a 

partir do pensamento de Eliade (2018, p. 27-28) ao propor que o homem religioso busca 

constantemente reestabelecer o contato com o sagrado, retornando simbolicamente ao tempo 

primordial, podendo ser interpretado como uma forma de religare, onde o Homem reencontra 

o sentido e a origem da sua existência.  

Menos em uma perspectiva etimológica e mais voltado a um viés pragmático, a 

religião teoricamente tem o papel de unir o ser humano a Deus ou deuses. E ela é professada 

sobre a ótica de uma pessoa que acredita em um ser superior responsável pela condução do 

mundo e da vida de cada um, sendo que após o findar da existência terrestre haverá uma nova 

existência em outro espaço. 

Dentro de todo esse arcabouço o que podemos observar é que a religião e a 

religiosidade exercem papéis extremamente importantes no mundo em que vivemos, mesmo 

no século XXI onde com o desenvolvimento científico e tecnológico somos imbuídos de um 

certo ceticismo e uma descrença em relação a tudo e a todos, sendo convidados 

constantemente a questionar e duvidar de tudo aquilo que não possa ser explicado de forma 

absolutamente racional. 

Diante do exposto Mircea Eliade, professor e cientista da religião estadunidense que 

viveu no século XX escreveu a obra: O sagrado e o profano, buscando discutir a essência das 

religiões e seu papel na sociedade contemporânea que vive a dubiedade da sacralidade e do 

profano em seu cotidiano. Albuquerque (2007, p. 44) diz que: “Eliade considera que nem na 

história, nem na contemporaneidade, predominou e predomina a ausência da visão ‘sagrada’ 

ou encantada do mundo”. Assim podemos perceber que a religião e a religiosidade se fazem 

constantes não apenas em seus espaços tidos como “de direito”, igrejas, templos, sinagogas, 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          30 

mesquitas, terreiros, etc., mas a religião e a religiosidade são constantes no cotidiano da vida 

humana perpassando searas que teoricamente nada teriam de religiosas como a política, mídia, 

culinária, turismo, entre outros. Ou seja, sendo seres religiosos ou não, é inegável dizer que 

vivemos em uma sociedade completamente encharcada de religião e religiosidade em sua 

essência. 

Assim, o filósofo alemão do século XIX, caracterizado por ser um ateísta humanista 

antropológico Ludwig Feuerbach na obra A Essência do Cristianismo (2018, p. 63) nos 

apresenta uma definição de religião poeticamente dizendo que: “A religião é a cisão do 

homem consigo mesmo: ele estabelece Deus como um ser anteposto a ele. Deus não é o que 

o homem é, o homem não é o que Deus é. Deus é o ser infinito, o homem finito; Deus é 

perfeito, o homem imperfeito; Deus é eterno, o homem transitório”. 

Percebendo então essa presença da religião e da religiosidade na vida e na existência 

humana e sua inegável importância buscaremos observar algumas das convergências e 

divergências existentes entre duas religiões específicas, o judaísmo e o catolicismo, tendo 

como pano de fundo dessa reflexão a Declaração Nostra Aetate e o papel dos últimos papas, 

João Paulo II (1978-2005); Bento XVI (2005-2013); Francisco (2013-2025) na construção do 

diálogo inter-religioso entre judeus e católicos. 

A intolerância religiosa – O caso do judaísmo 

Não é uma característica exclusiva do mundo contemporâneo o fato de existirem 

divergências sobre religiões e concepções teológicas, mas isso ocorre desde muitos séculos 

atrás, onde diferentes grupos religiosos formados de modo institucionalizado ou não, buscam 

legitimar suas crenças e acabam, por vezes, deslegitimando, ou ainda criticando e condenando 

visões opostas no que tange a suas concepções e dogmas. Isso fica evidente ao observarmos 

as principais religiões monoteístas do mundo atual, judaísmo, cristianismo e islamismo, ou 

ainda, as religiosidades de matriz africanas presentes em nosso país como a umbanda e o 

candomblé. 

Apesar de haver pontos de convergência entre as concepções religiosas, outros as 

divergem totalmente. Ao observarmos o judaísmo percebemos a espera, ainda hoje, por um 

Messias, onde na perspectiva judaica não seria Jesus o Messias esperado, como apresentado 

por Neusner (2000, p. 42) refletindo que: “para o judaísmo, o Messias ainda não veio. O 

Messias é esperado como aquele que trará a paz definitiva, restaurará Israel e transformará o 

mundo”, ao contrário da defesa do cristianismo que enxerga na figura de Cristo o próprio Deus 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          31 

encarnado, morto e ressuscitado que veio para redimir a humanidade. O islamismo, por sua 

vez, observa a figura do Cristo como o penúltimo profeta enviado por Alá, o Deus único, 

sendo Maomé o último dos profetas. 

Ainda observando essa perspectiva, e de forma muito mais incisiva, percebemos as 

crenças de religiosidades como candomblé e umbanda que seguem uma perspectiva politeísta 

através de seus orixás e com forte presença sincrética devido ao contexto histórico em que se 

disseminaram, caminhando de forma completamente divergente daquilo que as religiões 

monoteístas tem construção do divino. 

Ter esse olhar acerca da pluralidade, das convergências e das divergências existentes 

entre as religiões nos faz ponderar a questão da especificidade espiritual e social de cada uma 

com um detalhamento muito maior, percebendo também sua relevância devido, infelizmente, 

a existência do preconceito religioso e da segregação na sociedade desde os tempos mais 

remotos. 

Percebendo que as questões acima discutidas perpassam séculos realizaremos um 

recorte inicial mais específico observando primeiramente o contexto religioso e de 

mentalidade da Idade Média. 

A historiografia nos apresenta através de inúmeros documentos e nomes como, 

Jacques Le Goff (2017), Georges Duby (1978), Jean Delumeau (2009), entre outros um 

período medieval na Europa Ocidental com um poder religioso extremo, mas esse poder da 

religiosidade se resume ao controle quase absoluto da Igreja Católica que rege o arquétipo 

religioso, porém indo muito além, interferindo em questões políticas, econômicas, sociais e 

culturais, ou seja, arbitrando sobre todos os aspectos das ações humanas. 

Nesse sentido, Lucien Febvre (2009), historiador francês, trabalha o conceito de 

história das mentalidades nos convidando a perceber as ações de uma sociedade a partir da 

mentalidade do povo, e essa questão sempre está intimamente imbuída do contexto político, 

econômico, social, religioso e cultural. Desse modo quem regia toda a estrutura dessa 

sociedade era o catolicismo e devido a isso podemos perceber inúmeras ações de contestação 

e perseguição a religiosidades que destoassem do pensamento e da doutrina católica. 

Essa perseguição fica ainda mais evidente em um recorte da obra: Jesus e o mundo do 

judaísmo de Géza Vérmes (1996, p. 84), destaca uma fala de São João Crisóstomo, bispo de 

Constantinopla durante o século V. O santo católico compara uma sinagoga judia com um 

bordel e as orações proferidas pelos judeus como grunhidos de porcos e zurros de jumentos. 

Ainda ao referir-se aos judeus o arcebispo dizia que escritos judaicos como o Talmud fediam  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          32 

Não só São João Crisóstomo disseminou ideias como essa, mas autores como Léon 

Poliakov (1979) nos apresentam escritos que remetem a falas de mesmo teor ocorridos ao 

longo da História da humanidade. Na obra De Cristo aos Judeus da Corte o autor reproduz as 

palavras de Orígenes, no século III, ao referir-se aos judeus, dizendo: “cometeram a mais 

abominável das perversidades, tramando este conluio contra o Salvador do gênero humano” 

(p. 20), ou ainda ao reproduzir as palavras de Gregório de Nissa no século IV: “comparsas do 

diabo, raça de víboras, delatores, caluniadores” (p. 22). 

Essa problemática na relação entre judeus e católicos é um desdobramento da 

concepção disseminada por séculos do povo judeu como algozes de Jesus Cristo, assim 

maximizando que todo judeu compactuava com a ideia do martírio de Cristo. Infelizmente, 

essa mentalidade era chancelada pela própria Igreja Católica Apostólica Romana ao longo de 

sua história, expressa de modo mais incisivo em alguns documentos conciliares do período 

medieval, como nos Concílios de Latrão ocorridos nos séculos XII e XIII. 

O Terceiro Concílio de Latrão, em 1179, reviveu algumas restrições aos judeus que há 

muito tinham sido negligenciadas, criando mecanismos que projetassem a nítida divisão social 

entre judeus e cristãos. Ainda nessa perspectiva o Quarto Concílio de Latrão, datado de 1215, 

aprofundou o processo segregacionista ao povo judeu criando a odiada insígnia judaica, 

através do cânon 68 do documento De ludaeis et Sarracenis (disponível no Papal Encyclicals 

Online), que rotulava cada judeu como um proscrito vergonhoso, além de proibir a ocupação 

de cargos públicos por judeus, entre outras ações, como intervenções comerciais que 

prejudicassem economicamente esse povo. 

Discursos como esse se perpetuaram por diversas localidades ao longo da Idade Média 

e perpassaram sua marca temporal, continuando a serem disseminados durante a modernidade. 

No século XV, durante a Guerra de Reconquista essa perseguição aos judeus tornou-

se ainda mais acentuada onde os reis católicos passaram a perseguir aqueles que não seguiam 

o catolicismo, principalmente muçulmanos e judeus. 

A perseguição aos muçulmanos foi menos incisiva do que aos judeus devido ao fato 

de que os primeiros tinham pátrias que seguiam essa vertente religiosa e, portanto, agir de 

forma muito violenta ou incisiva poderia ocasionar conflitos, logo os reis ibéricos agiram com 

mais cautela. 

Já em relação aos judeus essa perseguição foi mais dura onde esses tiveram de 

converter- se ou saírem do território. Uma parcela deixou a região da Península Ibérica, outra 

parte tornou- se o que a Igreja Católica chamou de cristãos novos, sendo de origem judia, mas 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          33 

não praticantes. E um terceiro grupo foi denominado de simulados, sendo eles judeus 

“convertidos”, mas que continuavam praticantes do judaísmo de modo escondido. 

Esse contexto de perseguição e deslegitimação religiosa não foi uma exclusividade do 

catolicismo com o judaísmo, mas ocorreu também inversamente por alguns grupos. Como 

expresso por Kirschbaum (2014, p.118): “[...] Efod, escreveu literatura polêmica, composta 

com intenção anticristã e propagandística”. Outro exemplo está expresso em Poznanski (1913, 

p.143-144) apud Kirschbaum (2014, p.119): “sem dúvida, Jesus e seus discípulos e apóstolos 

não eram eruditos ... e por essa razão os judeus chamavam aqueles que acreditavam em Jesus 

de marranos “modificadores” ... porque eles costumavam mudar o significado dos versos e 

apresentar explicações inadmissíveis da Torá”. 

Observando esses argumentos percebemos que os embates religiosos perpassam 

diferentes matrizes da religião. Obviamente nessa análise não pretendemos mensurar impactos 

dessas ações de divergências, mas constatar sua existência e ao realizar essa constatação 

perceber a problemática da intolerância religiosa ao longo da história da humanidade.  

Esses aspectos deixam evidente que durante séculos de história a relação entre judeus 

e cristãos, especialmente católicos foi extremamente desgastante e segregacionista. Assim, 

barbáries foram chanceladas com base em argumentações disseminadas por autoridades 

políticas e religiosas ao longo do tempo a exemplo do holocausto encabeçado por Adolf Hitler 

no território alemão espalhando-se pela Europa. 

Ainda no século XX, vivendo o contexto da Segunda Guerra Mundial e o auge do 

Nazismo tivemos milhões de judeus mortos nos campos de concentração das mais variadas 

formas, câmaras de gás, exaustão por trabalhos forçados, fome, inanição, experiências 

médicas malsucedidas, alvejados com armas de fogo, entre outras. Nesse contexto bárbaro, 

que o mundo viveu à menos de um século, apesar desses inúmeros elementos deploráveis que 

cercearam a vida e a existência desse povo, segregando-o e separando-o de suas famílias e 

núcleos, tivemos algumas figuras importantes de combate a todo esse movimento como o 

empresário alemão Oscar Schindler, apresentado a nós através do filme: A Lista de Schindler, 

que utilizava de seu parque industrial para tentar salvar alguns desses perseguidos pelo regime 

nazista, tendo ao longo de alguns anos contribuído para que aproximadamente 1.200 judeus 

não fossem exterminados pelos nazistas. 

A indústria cinematográfica e o campo literário nos elucidam essa barbárie de 

inúmeras formas através de clássicas obras da contemporaneidade como: O Menino Do 

Pijama Listrado escrito por John Boyne em 2008, ou O Diário de Anne Frank, escrito pela 

própria garota Anne Frank e publicado pela primeira vez em 1947. Temos ainda obras 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          34 

clássicas que retratam esse período de perseguição como O Pianista de Władysław Szpilman, 

publicado em 1946 e a própria obra A Lista de Schindler dirigida por Steven Spielberg e 

lançada em 1993. 

Entre 26 e 30 de janeiro de 2015 a Rede Record exibiu no Jornal da Record uma série 

de reportagens denominada de Sobreviventes do Holocausto onde em seu segundo episódio 

nos é apresentado o depoimento do polonês Júlio Gartner. Esse homem passou por cinco 

campos de concentração em um período de dois anos nos quais perdeu seus pais, tios e primos, 

mortos pelas tropas nazistas. Em seu depoimento Gartner pontua que realiza um trabalho de 

acompanhamento de grupos a Auschwitz porque segundo ele: “para isso nunca mais acontecer 

precisa ser contado, contado e recontado”. 

Essa reflexão feita pelo sobrevivente da barbárie do holocausto legitima a necessidade 

de discussões teóricas, acadêmicas e também das produções literárias e cinematográficas que 

abordam o tema, produções essas que não devem ser encaradas com um caráter saudosista ou 

sórdido, mas como algo necessário para o convite a reflexão no presente do que ocorreu no 

passado, a fim de não repetirmos essas ações no futuro. A historiografia moderna encabeçada 

pela Escola dos Annales justamente defende essa perspectiva de uma História processual 

através de seus ícones como Marc Bloch (2001) e Fernand Braudel (2009), apresentando 

também a construção histórica através de uma longa duração. Essa dinâmica questionava 

justamente a perspectiva existente anteriormente de uma História pontual que a historiografia 

clássica apresentava. 

Retomando o olhar para o cerne da nossa reflexão podemos perceber que a segregação 

e a discriminação ao povo judeu também se fez presente, em certa medida, no território 

brasileiro, onde apesar de sermos conhecidos popularmente pela ideia de acolhimento, 

receptividade e “coração de mãe”, e muitos judeus para cá vieram fugindo das diferentes 

formas de extermínio as quais estavam vulneráveis, tivemos durante o governo de Getúlio 

Vargas (1930-1945) a política do etiquetamento, conforme apresentado por Maria Luiza Tucci 

Carneiro (2018). Essa teoria colocada em prática no país visava restringir o acesso e a 

concessão de vistos aos judeus, ciganos, negros e japoneses com a argumentação de que esses 

grupos colocariam em risco o processo de construção da raça e da brasilidade. 

Em meio a aplicação dessa teoria em nosso país os diplomatas antes de concederem 

vistos para que as pessoas pudessem embarcar rumo ao Brasil deveriam fazer uma triagem e 

boicotar aqueles que não eram bem quistos pelo governo brasileiro. Segundo Maria Luiza 

Tucci Carneiro (2018): “Calculo que, no mínimo, cerca de 14 mil judeus refugiados 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          35 

ingressaram no Brasil portando falsos documentos e com vistos de católicos, como turistas ou 

em trânsito”. 

Isso mostra que infelizmente o antissemitismo também teve espaço no território 

brasileiro na contemporaneidade e mais complexo ainda é percebermos que mesmo no século 

XXI esse olhar antissemita ainda encontra espaço em nossa sociedade, especialmente em 

nosso país, um país historicamente construído com base em uma grande miscigenação e 

pluralidade de raças e credos.1 

Uma reportagem publicada pelo Jornal Hoje em 09 de novembro de 2023 nos apresenta 

uma terrível manchete dizendo que: “Antissemitismo cresce quase 1.000% no Brasil desde o 

início da guerra entre Israel e o Hamas, diz levantamento”. No corpo dessa reportagem nos é 

apresentada uma análise feita pela Confederação Israelita do Brasil (CONIB) e a Federação 

Israelita do Estado de São Paulo (Fisesp). 

Essas organizações apontam que o número de denúncias de ameaças ou atos 

criminosos contra judeus tiveram um crescimento de 133% no país em comparação com o 

mesmo período de 2022, sendo que no ano de 2022 tivemos 375 denúncias de antissemitismo, 

enquanto no ano de 2023 o número saltou para 876 denúncias. 

Analisando esse cenário o vice-presidente do CONIB, Daniel Bialski pontua que: “Os 

judeus estão sendo odiados e perseguidos e sendo vítimas de intolerância somente pelo fato 

de ser judeus. Só que as pessoas esquecem que o antissemitismo é uma forma de racismo e o 

racismo é crime no Brasil”. 

Esses discursos contemporâneos antissemitas não foram exclusividade do território 

brasileiro, mas se repetiram em diversas localidades como por exemplo no território francês 

encabeçado pelo líder político ultra conservador e direitista, Jean Marie le-Pain que em um de 

seus efusivos discursos no ano de 2016 descreveu o holocausto como um “detalhe da história”, 

conforme apresentado pela reportagem escrita por Angelique Chrisafis e publicada no jornal 

britânico The Guardian (2016), trazendo um caráter completamente reducionista e irrelevante 

para uma das maiores barbáries que a humanidade já presenciou. 

Assim, infelizmente esse cenário de perseguição e segregação do povo judeu não foi 

uma ação que se limitou temporalmente aos períodos antigo e medieval, ou ainda, apenas a 

barbárie do holocausto, que por si só já seriam elementos suficientes para legitimar a 

atrocidade que essa população viveu ao longo da História, mas ainda na contemporaneidade, 

 

1
 Sobre o antissemitismo no Brasil (cf. MELLO, 2007; MILGRAN, 2003).  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          36 

muito mais próximos de nós e de nosso tempo, vemos cenas que corroboram com essa 

perspectiva de exclusão e discriminação. 

Ex Spe in Spem – Salmo 148 e Laudato Si 

Agostinho de Hipona, importante teólogo e filósofo dos primeiros séculos do 

cristianismo, tem uma construção apócrifa a ele atribuída que nos diz: “A esperança tem duas 

filhas lindas, a indignação e a coragem; a indignação nos ensina a não aceitar as coisas como 

estão; a coragem a mudá-las”. 

Partindo da reflexão proposta podemos observar que o povo judeu ao longo de toda 

História da humanidade sofreu de inúmeras formas em diferentes temporalidades e 

espacialidades, mas mantiveram-se firmes e unidos sob a perspectiva de serem um povo 

escolhido. 

Nesse contexto mesmo com as inúmeras adversidades e intempéries existentes nas 

relações entre cristãos e judeus somos exortados a mantermos vivas nossa esperança e 

acreditarmos que estamos trilhando o caminho na construção de uma sociedade 

verdadeiramente justa e fraterna. Com esse objetivo convido a uma análise de dois importantes 

textos, o primeiro um texto bíblico que é o Salmo 148, e o segundo a Carta Encíclica do Sumo 

Pontífice Francisco, Laudato Si, Louvado sejas sobre o cuidado da casa comum. Na Sagrada 

Escritura o livro dos Salmos é um livro composto de 150 cânticos que visam o convite a oração 

e ao louvor a Deus. Nesse sentido, o Salmo 148 evidencia essa prerrogativa: 

“1 Nos céus, louvai ao Senhor, louvai-o nas alturas do firmamento. 

2 Louvai-o, todos os seus anjos. Louvai-o todos os seus exércitos. 

3 Louvai-o sol e lua. Louvai-o, astros, brilhantes. 

4 Louvai-o, céus dos céus, e vós, ó oceanos dos espaços celestes. 

5 Louvem o nome do Senhor, porque ele mandou e tudo foi criado. 

6 Tudo estabeleceu pela eternidade dos séculos e fixou-lhes uma lei que não será violada. 

7 Na terra, louvai ao Senhor, cetáceos e todos das profundezas do mar. 

8 Fogo e granizo, neve e neblina; vendaval proceloso, dócil às suas ordens. 

9 Montanhas e colinas, árvores frutíferas, árvores silvestres. 

10 Feras e rebanhos; répteis e aves. 

11 Reis da terra e todos os seus povos; príncipes e juízes do mundo. 

12 Jovens e donzelas; velhos e crianças! 

13 Louvem todos o nome do Senhor, porque só o seu nome é excelso. Sua majestade 

transcende a terra e o céu. 

14 E conferiu a seu povo um grande poder. Louvem-no todos os seus fiéis, filhos de 

Israel, povo a ele mais chegado.” 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          37 

Esse Salmo é um convite para que todos, sem exceções, louvem ao Senhor. No texto 

não ocorre acepção de pessoas por raça, credo, classe social, gênero, língua, ou qualquer outra 

forma, mas somos todos convidados e mais do que isso, convocados a demonstrarmos nossos 

louvores a Deus. 

No texto bíblico todos aqueles que habitam nos céus, no firmamento, nas águas, astros, 

seres animados e inanimados, absolutamente todos são exortados para louvar ao Criador, 

como exposto nos dois últimos versículos do salmo apenas o Seu nome é excelso, Ele que é 

Criador de tudo e de todos, portanto sua majestade transcende céus e terras. Com isso podemos 

perceber que Sua majestade se faz sobre tudo e sobre todos. 

Assim, não existe razão apontada e justificável para que haja segregação entre grupos, 

visto que Aquele que os criou é o mesmo, logo todas as formas de conflito e discursos de 

superioridade com apontamentos de erros e inferioridades devem ser extirpadas e todos devem 

juntos, unidos, louvar ao Criador. 

Essa perspectiva da união é expressa constantemente na Carta Encíclica do Sumo 

Pontífice Francisco, Laudato Si, onde no próprio título do documento ele nos apresenta a ideia 

de casa comum, todos nós vivemos em uma casa comum e se essa casa é comum (comunitária) 

cabe a todos cuidarem dela e nela viverem em harmonia. A Encíclica o Papa nos diz que: “o 

todo é superior à parte” (LS, 141). Com isso percebemos que a vida e nossa sociedade deve 

ser observada em sua totalidade e não parcialmente legitimando e defendendo exclusivamente 

aquilo que é melhor para mim, pois isso pode levar o ser humano a um egoísmo e um 

individualismo exacerbado que acabará desordenando e levando a sociedade ao colapso. 

Dessa forma, devemos enxergar o mundo em que vivemos em sua totalidade, inclusive 

na relação com os irmãos, retomando o que o Salmo 148 nos apresentou, todos, sem distinção 

devem louvar ao Senhor. 

Ainda no documento, o Papa nos aponta que devemos ter esse olhar de totalidade e 

unidade, caso contrário:  

o homem e a mulher deste mundo pós-moderno correm o risco permanente de 

se tornar profundamente individualistas, e muitos problemas sociais de hoje 

estão relacionados com a busca egoísta de uma satisfação imediata, com as 

crises dos laços familiares e sociais, com as dificuldades em reconhecer o 

outro (LS, 162). 

O convite do Sumo Pontífice nesse trecho é que sejamos capazes de reconhecer o outro 

e esse reconhecimento nos induz a uma relação harmônica e igualitária na sociedade de 

acolhimento, paz e justiça, sem formas de distinção e segregação por quaisquer que sejam os 

motivos. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          38 

Assim se buscarmos seguir aquilo que a Palavra nos expressa no Salmo 148 e o que 

nos prega o Papa Francisco conseguiremos trilhar uma estrada de construção de um mundo 

melhor efetivamente com ares de casa comum. Isso pressupõe colocarmos em prática o que 

nos apontou a reflexão dada a Santo Agostinho, nos indignando com as coisas erradas e 

injustas que enxergamos como a discriminação, segregação, exclusão, desigualdade e tendo a 

coragem para lutar em prol da mudança e de uma sociedade que em coro louva ao Senhor em 

tudo e por todos. 

2025 – 60 anos da Nostra Aetate e o Jubileu da Esperança 

No ano de 2025 a Igreja Católica Apostólica Romana, a Conferência Nacional dos 

Bispos do Brasil (CNBB),  a Congregação dos Religiosos de Nossa Senhora de Sion, e o 

mundo se rejubilam e celebram festivamente os 60 anos da promulgação da Declaração Nostra 

Aetate pelo Santo Padre o Papa Paulo VI em 28 de outubro de 1965. 

Esse documento chancelou de forma institucionalizada uma abertura mais profícua ao 

diálogo entre católicos e judeus pós Concílio Vaticano II. A declaração, de forma particular o 

nº 4, tem sua gênese baseada em um contexto histórico religioso de séculos de conflitos entre 

católicos e judeus, mas especialmente do desejo de uma aproximação entre as duas religiões. 

Todo esse cenário caótico nas relações entre católicos e judeus começa a mudar e traçar 

novos rumos a partir do pontificado de Angelo Guiseppe Roncalli, conhecido como Papa João 

XXIII, que governou a Igreja Católica Apostólica Romana entre os anos de 1958 e 1963. Esse 

papa foi exponencialmente relevante para Igreja como um grande reformista, visto que foi o 

percursor do Concílio Vaticano II que reordenou a Igreja Católica e exprimiu um sinal 

extremamente importante como Toaf diz: “recordo quando em 1959 João XXIII fez parar na 

Av. Lungotevere o cortejo pontifício para abençoar os judeus que, como era sábado, saíam da 

Sinagoga [...] era a primeira vez que um Papa abençoava os judeus” (apud RAMOS; RIBEIRO 

2019, p. 50). 

Esse não foi o único aceno de aproximação entre judeus e católicos dados pelo Papa 

João XXIII, mas no ano seguinte, em 1960, sua Santidade se reuniu em audiência no Vaticano 

com o historiador, intelectual e professor judeu francês Jules Isaac. John Allen (2020) discorre 

que na conversa entre os dois, Isaac demonstrou ao Papa o desejo de uma campanha pela 

reconciliação entre cristãos e judeus, desejo esse que era recíproco. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          39 

Jules Isaac já havia se encontrado no ano de 1949 com o Papa Pio XII para apresentar 

esse desejo, mas viu no chamamento feito por João XXIII de um Concílio Ecumênico a 

possibilidade de concretizar essa busca de reaproximação entre essas religiões. 

No pontificado de Pio XII, Dom Angelo Guiseppe Roncalli enquanto bispo foi 

designado como Núncio Apostólico da Turquia entre os anos de 1934 e 1944, período em que 

vivia-se a Segunda Guerra Mundial e a barbárie do Holocausto comandada por Adolf Hitler. 

Nesse período Dom Roncalli ajudou a salvar a vida de inúmeros judeus que estavam sendo 

perseguidos pelos nazistas, por exemplo, conseguindo vistos para os refugiados que fugiam 

da barbárie. 

Como desdobramento das ações de João XXIII e de seu sucessor, Paulo VI, o 

preconceito e a segregação presentes durante muitos séculos como regentes das relações entre 

judeus e cristãos católicos foram sendo substituídas por políticas de diálogo e aproximação 

que ficam evidentes após o término do Concílio Vaticano II e a publicação da Declaração 

Nostra Aetate. 

Logo em seu preâmbulo a Declaração Nostra Aetate nos diz que a Igreja Católica 

Apostólica Romana: “no seu dever de promover a unidade e a caridade entre os homens, e 

mesmo entre os povos, considera aqui sobretudo o que é comum aos homens e os move a 

viver juntos o seu destino [...] todos os povos, com efeito, constituem uma só comunidade”. É 

importante ressaltar que essa declaração não foi escrita e inserida aos documentos conciliares 

para tratar exclusivamente da relação do catolicismo com os judeus, mas em seu corpo ela 

aborda a relação com a comunidade judaica, os muçulmanos e as diversas religiões não cristãs. 

Assim sendo, é necessário que percebamos no preâmbulo, aqui apontado, aquilo que 

outrora fomos convidados a refletir nesse artigo, a ideia de que todos somos um só povo e 

uma só comunidade, logo, não deve haver qualquer forma de discriminação ou segregação e 

não devemos nos colocar em condições de superioridade a quem quer que seja. 

Voltando-se agora especificamente ao recorte do documento que trata das relações 

entre católicos e judeus vários estereótipos são colocados em xeque e a exortação a promoção 

do diálogo é evidenciada. Na obra Compêndio do Vaticano II (2015, p. 622) no parágrafo 

1588 a Igreja Católica reconhece a notoriedade do povo judeu ao afirmar com base nas 

palavras do Apóstolo Paulo que toda a sua origem é proveniente do judaísmo, onde Maria, 

mãe de Jesus Cristo era judia, José, seu pai adotivo, era judeu, os Apóstolos tem suas origens 

enraizadas no judaísmo e o próprio Cristo se constituiu na comunidade judaica, logo é 

inaceitável que o catolicismo condene o judaísmo ou o deslegitime, visto que dessa forma 

estará deslegitimando e condenando suas próprias raízes. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          40 

Ainda na obra Compêndio do Vaticano II (2015 p. 622) no parágrafo 1587, quarto da 

Declaração Nostra Aetate encontra-se: “pois crê a Igreja que Cristo, nossa Paz, mediante a 

cruz, reconciliou os Judeus e os Povos e a ambos unificou em Si mesmo”. Aqui poder ver 

exposta a ideia de que em sua entrega, Cristo entregou-se por todos nós, sem realizar qualquer 

tipo de acepção de pessoas por característica alguma, assim sendo todos, absolutamente todos 

foram reconciliados e unificados N’Ele. Mais adiante na Declaração a Igreja reconhece que o 

discurso outrora disseminado dos judeus como algozes de Jesus Cristo é ilegítimo ao dizer 

que: “aquilo, contudo que se perpetrou na Sua Paixão não pode indistintamente ser imputado 

a todos os Judeus que então viviam, nem aos de hoje”. Ao dizer isso claramente percebemos 

que formas de antissemitismo que existem ainda no século XXI são completamente 

anacrônicas ao se pautarem na argumentação do povo judeu como algoz do Senhor. 

Contrariamente ao que se era dito e ouvido muitas vezes até a publicação da 

Declaração Nostra Aetate, judaísmo e catolicismo devem caminhar juntos e não separados, 

mas ambas as religiosidades se complementam e não se destroem. Essa nuance fica evidente 

ainda no quarto parágrafo do documento que nos diz: “sendo, pois, tão grande o patrimônio 

espiritual comum aos Cristãos e Judeus, este Sacrossanto Concílio quer fomentar e 

recomendar a ambas as partes mútuo conhecimento e apreço. Poderá ele ser obtido 

principalmente pelos estudos bíblicos e teológicos e ainda por diálogos fraternos”. 

Esse documento não foi, nem é, a solução para os conflitos que existiam entre judeus 

e católicos, mas serviu de ponte para o diálogo e uma reaproximação entre essas duas vertentes 

religiosas. Ainda que o documento tenha sido publicado como uma Declaração, ao invés de 

um Decreto ou uma Constituição, é inegável sua relevância para a discussão sobre a 

reaproximação entre os povos e a necessidade de celebrarmos os 60 anos dele. 

A Declaração Nostra Aetate não parou em si mesma, mas rendeu frutos de exortação 

ao diálogo interreligioso, em especial com a comunidade judaíca. Dentre os inúmeros 

exemplos que podem ser citados, dois representam especial importância para essa reflexão. O 

primeiro trata-se da obra: Diálogo da Igreja Católica com o Judaísmo – Documentação Básica 

desenvolvido no ano 2010 pela Congregação das Religiosas de Nossa Senhora de Sion em 

parceria com a Comissão do Ecumenismo e Diálogo Interreligioso da Arquidiocese de São 

Paulo – CEDRA. 

Nessa obra é feita uma interessante análise do documento conciliar Nostra Aetate com 

um objetivo mais específico conforme pontuado: 

parece ter chegado o momento de apresentar, segundo as orientações do 

mesmo Concílio, algumas sugestões concretas, fruto da experiência, com a 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          41 

esperança de que elas possam servir para ajudar a se tornarem realidade, na 

vida da Igreja, as intenções expostas pelo documento conciliar. (2010, p. 14) 

Dessa forma, visando materializar as proposições do documento conciliar a 

Congregação de Sion em parceria com a Arquidiocese de São Paulo apresentam quatro pontos 

cruciais para essa ação, sendo eles: o diálogo, propondo que verdadeiramente deve ocorrer um 

processo dialógico entre as religiões com trocas reais e não apenas monólogos fixados em si 

mesmos sem aplicação prática. O segundo ponto apresentado é a liturgia, onde a Igreja deve 

buscar observar as festas, fórmulas e ritos comuns entre judeus e cristãos realizando uma 

interpretação real e não tendenciosa das Sagradas Escrituras, conforme citado: 

há de se ter o cuidado de dar na homilia uma interpretação exata às mesmas, 

sobretudo quando se tratar de passagens que pareçam colocar o povo judeu, 

como tal, sob uma luz desfavorável [...] compreender todos os textos no seu 

verdadeiro sentido e no seu significado para o crente dos nossos dias. (2010, 

p. 17) 

Já o terceiro elemento volta-se ao ensino e educação evidenciando a necessidade da 

formação das pessoas para que percebam as pontes entre judeus e cristãos sem subjulgar 

nenhuma religiosidade, mas percebendo como elas se completam. O último item, por sua vez, 

nos convida a ação social em comum onde (2010, p. 20): “no espírito dos profetas, judeus e 

cristãos, hão de colaborar de bom grado nas diligências em prol da justiça social e da paz, a 

nível local, nacional e internacional. 

A segunda obra que merece ser citada é o Documento da Igreja n. 29 produzido pela 

Comissão para as relações religiosas com o judaísmo – “Porque os dons e o chamado de Deus 

são irrevogáveis” (cf. Rm 11,29), reflexões sobre questões teológicas atinentes às relações 

católicos-judaicas por ocasião do 50º aniversário da Nostra Aetate (n. 4).  

Esse documento enfatiza a proximidade das relações entre judeus e cristãos através do 

contexto prático e teológico. Nesse sentido, dentre vários aspectos relevantes, dois terão maior 

atenção como exemplificações da busca pela aproximação relacional proposta pelo 

documento. Os itens 23 e 29 apresentam o quanto judeus e cristãos estão ligados. 

No item 23 do documento é dito que: “A Igreja é chamada o novo povo de Deus, mas 

não no sentido que Israel, o povo de Deus, cessou de existir. A Igreja foi “admiravelmente 

preparada na história do povo de Israel e na antiga Aliança””. Assim, como já outrora citado 

nesse artigo os judeus, a comunidade judaíca e a cultura judaíca são responsáveis por dar 

embasamento a toda construção do Cristianismo, observando como citado anteriormente que 

Jesus Cristo e todo seu entorno vieram do seio judeu. 

O item 29 do documento, por sua vez faz uma bonita reflexão sobre as Sagradas 

Escrituras dizendo que: “os cristãos leem o Antigo Testamento à luz do Novo, na convicção 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          42 

declarada por Santo Agostinho na sua impregnada fórmula: “O Antigo Testamento se mostra 

no Novo, enquanto o Novo está escondido no Antigo”. O Papa São Gregório Magno se 

exprimiu de maneira análoga quando definiu o Antigo Testamento “profecia do Novo” e o 

Novo “o melhor comentário do Antigo””. Isso deixa claro como toda construção religiosa 

judaica e cristã se complementam e dialogam constantemente, sendo necessário evidenciar 

cada vez mais esse processo. 

Aliado a festa de mais uma década da Declaração Nostra Aetate, celebramos também 

o Jubileu da Esperança instituído pelo Papa Francisco e iniciado no dia 24 de dezembro de 

2024 com a abertura da Porta Santa no Vaticano, sinal realizado em todas as dioceses do 

mundo em 29 de dezembro de 2024. 

Esse jubileu exorta ainda mais a aproximação entre judeus e católicos, afinal trata-se 

da ideia de um Jubileu da Esperança. A bula de proclamação do jubileu ordinário do ano 2025 

em seu oitavo ponto nos diz: “que o primeiro sinal de esperança se traduza em paz para o 

mundo, mais uma vez imerso na tragédia da guerra. Esquecida dos dramas do passado, a 

humanidade encontra-se de novo submetida a uma difícil prova que vê muitas populações 

oprimidas pela brutalidade da violência”. 

Da mesma forma que a Declaração Nostra Aetate, de modo particular, buscou pregar 

a paz entre judeus e católicos, esse momento frutuoso celebrado pela Igreja Católica em 2025 

nos convida a construirmos um mundo pautado pela paz e que toda esperança se traduza em 

paz nos mais diversos conflitos existentes na sociedade, e de modo especial, podemos refletir 

a barbárie existente em Israel desde 07 de outubro de 2023 realizado pelos extremistas do 

grupo Hamas. Ainda na bula de proclamação do jubileu ordinário do ano 2025 no primeiro 

ponto o Papa Francisco diz: “Muitas vezes encontramos pessoas desanimadas que olham, com 

ceticismo e pessimismo, para o futuro como se nada lhes pudesse proporcionar felicidade. 

Que o Jubileu seja, para todos, ocasião de reanimar a esperança! A Palavra de Deus ajuda-nos 

a encontrar as razões para isso”. 

Assim, que no ano de 2025 possamos suscitar a esperança de um mundo mais humano 

e fraterno a exemplo do que foi realizado com o Concílio Vaticano II que possibilitou uma 

nova abordagem e um novo olhar sobre a Igreja e suas relações com o mundo, neste caso em 

especial com a comunidade judaica, onde através da Palavra de Deus encontremos razões para 

sermos jubilosos a exemplo do que nos motiva o Salmo 148,1: “Louvai ao SENHOR. Louvai 

ao SENHOR desde os céus, louvai-o nas alturas”. 

A exemplo do que o Papa Bento XVI pontuou na Encíclica Deus Caritas Est (2005), 

que o cristianismo não se inicia com perspectivas éticas ou por uma ideia, mas com um 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          43 

encontro real com a pessoa de Cristo, que os encontros possam ser a base da sociedade que 

caminha como peregrina da esperança na construção de um mundo melhor cultivando nessa 

peregrinação o lema de ordenação episcopal de Dom Paulo Evaristo Arns, Ex Spe In Spem, de 

esperança em esperança. 

A construção do diálogo – O papel dos três últimos papas 

Nesse caminho de estreitamento de laços, João Paulo II, pontífice entre 1978 e 2005, 

teve um papel de grande relevância devido ao fato de ser o primeiro papa a expressar 

publicamente o direito do povo judeu de retornar a sua terra natal, além de reconectar as 

relações diplomáticas entre Israel e o Vaticano no ano de 1993. João Paulo II também foi o 

primeiro líder da Igreja Católica a visitar uma sinagoga, fato que ocorreu em 1986 dirigindo-

se aos judeus como “irmãos”, semelhantes, e utilizando-se do argumento bíblico expresso na 

Carta de São Paulo aos Romanos 2,6, que diz: “Deus julgará a cada um conforme as suas 

obras, aos judeus e aos cristãos”. 

Ainda em seu pontificado, na manhã do domingo 26 de março de 2000, o Sumo 

Pontífice fez uma visita ao Muro Ocidental em Jerusalém onde estão conservados os restos 

dos fundamentos do Templo construído por Herodes, o Grande, sendo o lugar mais sagrado 

do judaísmo. Nessa visita, o papa, após um momento de oração e silêncio colocou numa fenda 

entre as pedras um papel contendo em inglês um pedido de perdão pelas atrocidades ocorridas 

com o povo judeu. Esse papel trazia consigo a seguinte oração:  

Deus de nossos pais, Vós escolhestes Abraão e sua descendência para que o 

vosso Nome fosse levado a todas as as nações: estamos profundamente 

entristecidos pelo comportamento de quantos, ao longo da história, fizeram 

sofrer estes vossos filhos, e ao pedir-vos perdão queremos empenhar-nos 

numa autêntica fraternidade com o povo da aliança. (2010, p. 03) 

Dando continuidade ao diálogo e a proximidade com os judeus, o Papa Bento XVI, 

pontífice de 2005 até 2013, teve o cuidado de isentar o povo judeu da culpa pela morte de 

Jesus Cristo, argumento que era utilizado durante séculos para martirizar e perseguir essa 

população, conforme citado por Ramos e Ribeiro (2019, p. 52): “Em um livro publicado em 

2011 ‘Jesus de Nazaré’, o Papa escreveu que ‘a aristocracia do templo’ em Jerusalém e as 

‘massas’ – e não ‘o povo judeu como um todo’ – foram os responsáveis pela crucificação de 

Cristo”. 

O Papa Bento XVI além de deslegitimar o argumento proferido por séculos de 

acusação ao povo judeu, também visitou sinagogas como nenhum outro Pontífice havia feito 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          44 

anteriormente, reafirmando as ideias expressas por João Paulo II de tratar o povo judeu como 

irmãos e semelhantes a todos os católicos. 

Essa conexão relacional é evidenciada também ao comparar um tratado judaico 

denominado de Dito dos Pais de Israel (Pirkey Abot) com as três virtudes teologais do 

catolicismo. No tratado nos é apresentada a ideia de que Simão, o Justo dizia serem a Torah, 

o culto e os atos de misericórdia a base fundamental do mundo. Traçando um paralelo com as 

virtudes teologais do catolicismo temos a fé, a esperança e a caridade. Assim, caridade e atos 

de misericórdia se conectam enquanto ações humanas que visem o bem do próximo e bem 

comum no espaço social. 

Mesmo antes de seu pontificado, enquanto ainda era Cardeal Joseph Ratzinger, o 

futuro Papa Bento XVI escreve o prefácio do documento de 2001 da Pontíficia Comissão 

Bíblica: O povo judeu e as suas Sagradas Escrituras na Bíblia cristã. Nesse texto, conforme 

apresentado no item 44 do documento da Comissão para as relações religiosas com o 

judaísmo: Porque os dons e o chamado de Deus são irrevogáveis (2016, p. 39), Ratzinger 

pontua que: “os cristãos podem aprender muito da exegese judaíca praticada em 2000 anos; 

por sua vez os cristãos esperam que os judeus possam encontrar utilidade nos progressos da 

exegese cristã”. 

Atualmente, dando continuidade a todo processo que vem sendo construído desde João 

XXIII temos o Papa Francisco, que dirigiu a Igreja Católica entre 2013 e 2025. O Sumo 

Pontífice tem uma relação de proximidade com o povo judeu desde o período em que ainda 

era Cardeal primaz da Argentina dirigindo a Arquidiocese de Buenos Aires. Naquele período 

ele já participava de inúmeras celebrações em sinagogas junto aos rabinos, e em especial no 

ano de 2007 durante a festa de Rosh Hashaná na sinagoga Benei Tikvá Slijot referiu-se aos 

judeus como “meus irmãos mais velhos”, mostrando o carinho, respeito e proximidade a esse 

núcleo. 

Após sua eleição em 13 de março de 2013 fez questão de convidar o Rabino-chefe de 

Roma, Sr. Ricardo Di Segni para a missa inaugural de seu pontificado no Vaticano que 

ocorreria em 19 de março de 2013, demonstrando seu respeito e consideração ao líder religioso 

do povo judeu de Roma. 

Ainda sob a ótica de Francisco e de forma muito emocionante e reflexiva a 

proximidade entre judeus e católicos foi expressa na carta Adão, onde estás? Proferida pelo 

Papa durante sua visita ao Museu do Holocausto em Jerusalém no dia 26 de maio de 2014. 

Mais do que apenas uma mensagem carregada de uma carga emotiva, essa mensagem do 

Pontífice pode ser vista como um pedido de perdão a Deus e ao povo judeu por toda 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          45 

discriminação que durante séculos assolou essas pessoas legitimada muitas vezes por 

autoridades religiosas do catolicismo. Na carta o Sumo Pontífice diz: 

“Adão, onde estás? (cf. Gn. 3,9) 

Onde estás, ó homem? Onde foste parar? Neste lugar, memorial do Shoah, ouvimos 

ressoar esta pergunta de Deus: “Adão, onde estás?”. 

[...] 

Da terra, levanta-se um gemido submisso: Tende piedade de nós, 

Senhor! [...] 

Lembrai-vos de nós na vossa misericórdia. Dai-nos a graça de nos envergonharmos 

daquilo que, como homens, fomos capazes de fazer [...] 

“Adão, onde estás?” Eis-me aqui, Senhor, com a vergonha daquilo que o homem, 

criado à vossa imagem e semelhança, foi capaz de fazer. 

Lembrai-vos de nós na vossa misericórdia! 

Esse trecho da carta proferida pelo Papa revela esse pedido de perdão ao povo judeu 

onde a Igreja é apresentada como Adão que ao pecar percebe sua nudez e se envergonha de 

Deus escondendo-se e depois clama a misericórdia do Pai. 

Ao longo do seu pontificado também como exposto pelo item 47 do documento da 

Comissão para as relações religiosas com o judaísmo: Porque os dons e o chamado de Deus 

são irrevogáveis (2016, p. 41), é dito que: “o Papa Francisco sublinhou várias vezes que um 

cristão não pode jamais ser um antissemita, sobretudo por motivos das raízes judaícas do 

cristianismo.  

Todo esse contexto nos revela que a problemática existente durante séculos vem sendo 

tratada nas últimas décadas ainda como algo longe ser totalmente sanado, até mesmo devido 

a dívida histórica para com os judeus, mas percebe-se uma possibilidade de mudança de 

mentalidade que deixa de tratar esse povo de forma demonizada e passa a enxergá-lo e tratá-

lo como irmãos percebendo que aquilo que une católicos e judeus é muito maior do que o que 

os separa. 

Considerações Finais 

Ainda no século XXI, infelizmente, percebemos a perpetuação da perseguição e 

embates, muitas vezes bélicos com amparo religioso. Sobre esse ponto podemos observar o 

triste conflito ocorrido na Terra Santa desde outubro de 2023 entre Israel e o grupo terrorista 

Hamas. Esse é um problema que ganhou dimensões globais, mas inúmeros outros processos 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          46 

de segregação são percebidos, observando a especificidade do nosso país podemos perceber, 

por exemplo, o preconceito existente em relação as religiões de matriz africana com a 

destruição e profanação de inúmeros terreiros de candomblé e umbanda. A depreciação moral 

e ritualística existente entre cristãos católicos e protestantes. O estereótipo desenvolvido para 

com os judeus por alguns cristãos de acusá-los pela morte de Jesus Cristo desmerecendo todos 

que professam a fé judaica, entre outros inúmeros exemplos. 

Refletindo todo esse aspecto percebemos a necessidade da ressignificação do 

pensamento humano e a desconstrução de seu individualismo de modo que entendamos o real 

sentido da religião e da religiosidade. Nesse sentido, precisamos perceber que aquilo que nos 

une é muito maior do que aquilo que nos separa. Todas as religiões, ou ao menor parte delas 

tem um objetivo comum, o bem. Fazer o bem, ser bom, amar, agir corretamente são princípios 

expressos por quase todas as denominações religiosas, R. Jacob Moellin é citado por 

Kirschbaum (2014, p. 120) ao pontuar que: “o princípio subjacente era ‘afastar-se do mal e 

fazer o bem’”. Desse modo houve o desenvolvimento da ideia de fazer o bem e agir com 

caridade como fundamento da fé e exercício prático da religiosidade. 

Portanto pensar religião é pensar em uma perspectiva condutora de sentido para 

existência humana cabendo a nós, seres humanos, independentemente da fé que professamos 

exercitarmos os princípios morais e éticos propostos pela religiosidade, seja ela qual for. 

Assim, respeitando as alteridades para que não vivenciemos barbáries como o antissemitismo 

expresso por Adolf Hitler no nazismo, diásporas de povos sob justificativa religiosa de um 

superior e outro inferior, impossibilidade de professar e expressar a fé como ocorrido com os 

escravos no período colonial e imperial, perseguição a bispos e sacerdotes como ocorrido na 

Nicarágua, e outros inúmeros casos. Tendo em vista a ótica de que esses casos sejam apenas 

revisões históricas e não reflexos da contemporaneidade, visão hoje utópica, mas que 

possamos sair da distopia em que vivemos e parafraseando o antigo arcebispo de São Paulo, 

Dom Paulo Evaristo Arns, que sigamos de esperança em esperança com a crença de que 

podemos desenvolver uma sociedade melhor e legitimamente mais humana. 

Referências Bibliográficas 

AGOSTINHO, Santo. A cidade de Deus. Petrópolis: Vozes, 1999. 

ALBUQUERQUE, Eduardo Basto de. A História das Religiões. In: USARSKI, Frank. O 

espectro disciplinar da Ciência da Religião: São Paulo: Paulinas, 2007. 

ALLEN, John L. Há 60 anos, um papa encontrou um judeu e o mundo mudou. 

Ihu.Unisinos, 2020. Disponível em: https://ihu.unisinos.br/publicacoes/78-noticias/599946-



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          47 

ha- 60-anos-um-papa-encontrou-um-judeu-e-o-mundo-mudou. Acesso em: 11 de janeiro de 

2025. 

BENTO XVI, Papa. Carta Encíclica Deus Caritas Est. Vatican, 2005. Disponível em: < 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben- 

xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html>. Acesso em: 11 de janeiro de 2025. 

BÍBLIA, Sagrada. São Paulo: Editora Ave Maria, 2005. 

BLOCH, Marc. Apologia da História. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 

BOYNE, John. O menino do pijama listrado. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 2009. 

CARNEIRO, Maria Luiza Tucci. Imigrantes indesejáveis. A ideologia do etiquetamento 

durante a Era Vargas. Revista USP. São Paulo, v.119, n. 1, out./nov./dez.2018. Disponível 

em: < https://jornal.usp.br/revistausp/revista-usp-119-textos-8-imigrantes-indesejaveis-

a- ideologia-do-etiquetamento-durante-a-era- 

vargas/#:~:text=Entre%201930%20e%201945%2C%20o,%2C%20ciganos%2C%20negros

% 20e%20japoneses.> Acesso em: 14 de janeiro de 2025. 

CHRISAFIS, Angelique. Jean-Marie Le Pen é multado novamente por menosprezar o 

Holocausto como “detalhe”. In: The Guardian. Disponível em: 

<https://www.theguardian.com/world/2016/apr/06/jean-marie-le-pen-fined-again-

dismissing-holocaust-detail>. Acesso em: 20 de outubro de 2025. 

COMISSÃO para as relações religiosas com o judaísmo. Porque os dons e o chamado de 

Deus são irrevogáveis. Brasília: Edições CNBB, 2016. 

DELUMEAU, Jean. História do medo no Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 

2009. 

DUBY, Georges. O tempo das catedrais. Lisboa: Editorial Estampa, 1978. 

ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano. São Paulo: Martins Fontes, 2018. 

FEBVRE, Lucien. O problema da incredulidade no século XVI: a religião de Rabelais. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

FEUERBACH, Ludwig. A Essência do Cristianismo. Petrópolis: Editora: Vozes, 2018. 

FRANCISCO, Papa. Adão onde estás? Onde está o homem?. Conib, 2014. Disponível em: 

< https://www.conib.org.br/noticias/todas-as-noticias/adao-onde-estas-onde-estas-o-homem- 

pergunta-o-papa-no-yad-vashem-em-jerusalem.html> . Acesso em: 15 de janeiro de 2025. 

FRANCISCO, Papa. Carta Encícilica Laudato Si. São Paulo: Paulus, 2015. 

FRANCISCO, Papa. Spes non confundit. Vatican, 2025. Disponível em: 

< https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non- 

confundit_bolla-giubileo2025.html>. Acesso em: 11 de janeiro de 2025. 

FRANK, Anne. O Diário de Anne Frank. Barueri: Novo Século, 2019. 

HOJE, Jornal. Antissemistismo cresce quase 1.000% no Brasil desde o início da guerra 

entre Israel e Hamas, diz levantamento. G1, 2

023. Disponível em: https://g1.globo.com/jornal-

hoje/noticia/2023/11/09/antissemitismo-cresce-quase- 1000percent-no-brasil-desde-o-inicio-

da-guerra-entre-israel-e-hamas-diz-levantamento.ghtml. Acesso em: 14 de janeiro de 2025. 

http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-
http://www.conib.org.br/noticias/todas-as-noticias/adao-onde-estas-onde-estas-o-homem-
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a02 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 27-48, jul/dez 2025          48 

KIRSCHBAUM, Saul. Tradição e História do Judaísmo. São Paulo: Centro Cristão de 

Estudos Judaicos, 2014. 

LE GOFF, Jacques. As raízes medievais da Europa. Petrópolis: Editora: Vozes, 2017. 

MELLO, Lucius de. A Travessia da Terra Vermelha: uma Saga dos refugiados Judeus 

no Brasil.  São Paulo: Companhia Editora Nacional, 2017.  

MILGRAN, Avraham. Entre la aceptación y el rechazo. América Latina y los refugiados 

del nazismo. Jerusalém: Yad Vashem, 2003. 

NEUSNER, Jacob. O judaísmo e Jesus: O que os Judeus acreditam e o que os Cristãos 

devem saber. São Paulo: Paullus, 2000. 

PAPAL, Encyclicals Online. Quarto Concílio de Latrão 1215. Disponível em: < 

https://www.papalencyclicals.net/councils/ecum12-2.htm#68>. Acesso em: 20 de outubro de 

2025. 

POLIAKOV, Léon. De Cristo aos judeus da corte. São Paulo: Editora Perspectiva, 1979. 

RAMOS, Marivan Soares; RIBEIRO, Donizete Luiz. Jubileu de Ouro do diálogo Católico- 

judaico. São Paulo: Fons Sapientiae, 2019. 

RECORD, Jornal. Sobreviventes do Holocausto. Youtube, 2015. Disponível em: < 

https://www.youtube.com/watch?v=MfncOT-ItAA>. Acesso em: 14 de janeiro de 2025. 

SION, Congregação das Religiosas de Nossa Senhora de. Diálogo da Igreja Católica com 

o Judaísmo. São Paulo: Loyola, 2010. 

SPILBERG, Steven. A Lista de Schindler. Califórnia: Amblin Entertainment, 1993. 

SZPILMAN. Wladyskaw. O pianista. Rio de Janeiro: Grupo Editorial Record, 2007. 

USARSKI, Frank. A construção do diálogo: O Concílio Vaticano II e as Religiões. São 

Paulo: Paulinas, 2018. 

USARSKI, Frank. O espectro disciplinar da Ciência da Religião: São Paulo: Paulinas, 

2007. 

VIER, Frei Frederico O.F.M. (org). Compêndio do Vaticano II. Petrópolis. Editora Vozes, 

2015. 

 

 

http://www.youtube.com/watch?v=MfncOT-ItAA


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          49 

TEOLOGIA DA ALIANÇA, NA PERSPECTIVA DA DECLARAÇÃO 

NOSTRA AETATE, nº 4 

THEOLOGY OF THE COVENANT FROM THE PERSPECTIVE OF 

THE DECLARATION NOSTRA AETATE, nº 4 

 

Marivan Soares RAMOS, Doutor em Teologia pela PUC-SP, Licenciado em História e 

Pedagogia, Coordenador acadêmico e professor do Centro Cristão de Estudos Judaicos-SP, 

editor da Revista Cadernos de Sion e membro do conselho editorial e consultivo da coleção de 

livros Judaísmo e Cristianismo, publicada pela CCDEJ em parceria com Fons Sapientiae. 

Antônia Alves da CUNHA, graduada em Administração com ênfase em Análises de Sistemas, 

pelas Faculdades Associadas de São Paulo -FASP. Especialização em Administração 

Hospitalar - Universidade de Ribeirão Preto – SP, Especialização em Sagradas Escrituras pelo 

Centro Cristão de Estudos Judaicos- SP. 

Resumo 

Este trabalho propõe-se a realizar uma pesquisa bibliográfica sobre o tema da Aliança, um conceito 

teológico profundamente enraizado e compartilhado por judeus e cristãos, funcionando como o eixo que 

une espiritualmente o Primeiro e o Segundo Testamentos. Esse conceito transcende relações históricas, 

revelando a continuidade da promessa de Deus a Seu povo, desde a aliança com Abraão até a nova 

aliança proclamada em Cristo, e reflete a essência da eleição divina e da comunhão com a humanidade. 

A análise será conduzida à luz da tradição teológica, inspirada nas reflexões de estudiosos como Walter 

Brueggemann, que explora a Aliança como o cerne da teologia do Antigo Testamento; Gerhard Hasel, 

que a vê como um processo revelatório progressivo; Daniel Harrington, que a conecta à eclesiologia 

cristã; Joseph Ratzinger, que a interpreta como cumprida em Jesus sem anular Israel; e Humberto Porto, 

que enriquece o diálogo teológico do encontro. O objetivo principal é investigar o impacto 

transformador da Declaração Nostra Aetate, promulgada pelo Concílio Vaticano II em 1965, nas 

relações cristão-judaicas, adotando uma abordagem histórico-teológica que busca compreender como 

esse documento magisterial, impulsionou um renovado diálogo entre cristianismo e judaísmo. Essa 

iniciativa superou visões antissemitas arraigadas, promovendo uma reconciliação espiritual e uma 

aproximação respeitosa entre ambas as tradições de fé, reconhecendo a validade contínua da eleição de 

Israel e a universalidade da salvação em Cristo. A pesquisa será desenvolvida sob a perspectiva teológica 

da Aliança, considerada por muitos teólogos e por documentos eclesiais fundamentais, a Declaração 

Nostra Aetate e as reflexões pós-conciliares, como a categoria nuclear da teologia bíblica, desafiando a 

humanidade a viver em fidelidade e esperança diante dos muitos desafios atuais. 

Palavras-chave: Teologia da Aliança. Primero Testamento. Novo Testamento. Declaração Nostra 

Aetate. 

Abstract 

This work proposes to conduct a comprehensive bibliographical on the theme of the Covenant, a 

theological concept deeply rooted and shared by Jews and Christians, serving as the spiritual axis that 

unites the First and Second Testaments. This concept transcends historical relationships, revealing the 

continuity of God’s promise to His people, from the covenant with Abraham to the new covenant 

 

 E-mail: marivanramos26@gmail.com 
 E-mail: antoniaalves0649@gmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          50 

proclaimed in Christ, and reflects the essence of divine election and communion with humanity. The 

analysis will be guided by a theological tradition, inspired by the reflections of scholars such as Walter 

Brueggemann, who explores the Covenant as the core of Old Testament theology; Gerhard Hasel, who 

views it as a progressive revelatory process; Daniel Harrington, who connects it to Christian 

ecclesiology; Joseph Ratzinger, who interprets it as fulfilled in Jesus without nullifying Israel; and 

Humberto Porto, who enriches the theological dialogue of encounter. The primary objective is to 

investigate the transformative impact of the Nostra Aetate Declaration, promulgated by the Second 

Vatican Council in 1965, on Christian-Jewish relations, adopting a historical-theological approach that 

seeks to understand how this magisterial document fostered a renewed dialogue between Christianity 

and Judaism. This initiative overcame deeply entrenched anti-Semitic views, promoting spiritual 

reconciliation and a respectful approach between both faith traditions, recognizing the ongoing validity 

of Israel’s election and the universality of salvation in Christ. The research will be developed under the 

theological perspective of the Covenant, considered by many theologians and by fundamental 

ecclesiastical documents, such as the Nostra Aetate Declaration and post-conciliar reflections, as the 

nuclear category of biblical theology, challenging humanity to live in fidelity and hope amidst the many 

current challenges. 

Keywords: Covenant Theology. First Testament. New Testament. Nostra Aetate Declaration. 

Introdução 

Na Bíblia Hebraica, o conceito aliança, do ponto de vista da relação entre o ser humano 

e a divindade, é entendido como acordo, no modo de contrato ou promessa. Por exemplo, Deus 

promete, isto é, faz uma aliança, com Noé, após o dilúvio, que nunca mais destruiria a terra 

novamente com as águas: “Estabeleço minha aliança convosco: tudo o que existe não será mais 

destruído pelas águas do dilúvio” (Gn 9,11). Ou ainda, a aliança que Deus estabelece com 

Abraão, nela Ele promete que seus descendentes seriam uma grande nação e que através dele 

todas as famílias da terra seriam abençoadas (cf. Gn 12,1-3; 17,1-8). Essas alianças eram 

baseadas em promessas de Deus e, muitas vezes, envolviam condições que o povo precisava 

cumprir para manter a relação com Ele.1 Neste sentido, aliança entendida na dinâmica: direito 

e dever. Onde as partes se comprometem com o que foi acordado. 

Nos textos neotestamentários, ao mencionar o conceito aliança supõem-se agora, uma 

“nova aliança”, estabelecida por Jesus de Nazaré.2 Entretanto, não se trata de algo original, mas 

 

1
 Acolhendo o substantivo feminino plural, alianças e suas múltiplas manifestações nas Sagradas Escrituras, pensa-

se que “cada uma destas alianças incorpora a precedente e a interpreta de maneira nova” (COMISSÃO PARA AS 

RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO, 2016, p. 30), mais ainda, “Deus comunica-se gradualmente 

com o homem, o prepara por etapas, para acolher a revelação sobrenatural que faz de si mesmo” (CATECISMO 

DA IGREJA CATÓLICA, nº 53, 2000). Desse modo, “a Nova Aliança não revoga as precedentes, mas leva-as a 

cumprimento”, portanto, “o termo ‘Aliança’ indica uma relação com Deus que se realiza de modo diverso para 

judeus e para cristãos” (COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO, 2016, p. 27). 

Conclui-se desse modo, que “para a fé cristã é incontestável que possa existir somente uma única história da aliança 

entre Deus e a humanidade” (COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO, 2016, p. 

30).   
2
 “Jesus vive no tempo da Antiga Aliança, mas com sua obra salvífica na Nova aliança confirma e aperfeiçoa as 

dimensões da Antiga” (COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO, 2016, p. 27).   



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          51 

sim de uma continuidade com a dinâmica já estabelecida para o povo de Israel. Observa-se, na 

narrativa de Lucas, um ensinamento de Jesus ao celebrar o Seder pascal com seus discípulos. 

Ao levantar a taça de vinho ele diz: "Esta taça é a nova aliança no meu sangue, que é derramado 

por vocês" (22,20). Neste contexto, Jesus fala que, através de sua morte na cruz, Deus oferece 

perdão, salvação e uma relação íntima com Ele. Neste sentido, a morte de Jesus é reinterpretada 

como expiação, pois ele é o cordeiro pascal oferecido para a salvação da humanidade (cf. Jo 

1,29). Portanto, neste gesto de Jesus o cristianismo reconheceu a aliança eterna porque é 

fundamentada em sua vida, morte e ressurreição, que garante a salvação para todos que creem 

nele. Sendo assim, o conceito de aliança do Primeiro Testamento prepara o caminho e mostra 

o amor de Deus manifestado e encarnado em Jesus, pois Ele é a realização plena (cf. Mt 5,17) 

do plano de Deus para se relacionar e salvar a humanidade, a partir de sua morte e ressurreição. 

Dessa forma, “a economia cristã, portanto, como Aliança nova e definitiva, jamais passará, e já 

não há que esperar nenhuma nova revelação” (CIC, n. 66, 2000).   

O termo “aliança” 

Discute-se o sentido primordial do termo berit (רִית  palavra hebraica empregada para ,(בְּ

indicar contratos estabelecidos entre duas partes, geralmente traduzida por aliança. Com 285 

ocorrências no Primeiro Testamento (BIBLEWORKS, 2018). A explicação mais plausível seria 

a que a relaciona com o acádico barû (atar, ligar), donde provieram o substantivo birtu (laço) e 

a preposição berit (entre) (HASEL, 2008, p. 147-165). Assim fica mais destacada a ideia de 

vinculação entre as partes contraentes. De fato, na Bíblia Hebraica a frase, “fiz aliança” equivale 

a karat ha-berît (רִית רַת הַבְּ  que significa literalmente “cortei a aliança”. Alude à (Gn 15,18) (כָּ

vítima que se sacrificava em vista de uma aliança. Este rito de partir a vítima, como ameaça 

entre as partes contraentes, encontra-se em Gn 15,9-11 como eco de um rito similar atestado 

em tabuinhas cuneiformes de Mari, na Alta Mesopotâmia (HARRINGTON, 1985, p. 245). Os 

tradutores alexandrinos na versão da LXX decidiram traduzir berit (רִית  por diatheke (בְּ

(διαθήκη), que na terminologia helenística significa, sobretudo, “testamento” ou disposição 

final testamentária em sentido jurídico, e somente em um ou outro caso significa “aliança” e 

ainda “ordem”, “disposição”. A palavra própria para a ideia de pacto ou contrato jurídico seria 

syntheké, que aparece raramente na versão alexandrina. Contudo, na LXX diatheke (διαθήκη) 

não tem um sentido unívoco, oscilando entre “pacto” e “disposição” (HASEL, 2008, p. 147-

165; CORDEIRO, 1970, p. 142). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          52 

No Novo Testamento a palavra diatheke (διαθήκη) têm 26 ocorrências 

(BIBLEWORKS, 2018), 7 delas em citações diretas do Primeiro Testamento, outras 16 em 

alusões ao Primeiro Testamento e somente 3 ocorrências sem relação com o Primeiro 

Testamento. Com base nas análises lexicais e teológicas de Coenen (2000), Behm (1980) e 

Danker (2000), é possível organizar os usos do termo grego διαθήκη (diathēkē) no Novo 

Testamento em três categorias principais, conforme o grau de continuidade ou ruptura com o 

conceito de "aliança" no Antigo Testamento: (a) Citações diretas do Antigo Testamento, (b) 

Alusões veterotestamentárias e (c) Usos desvinculados do contexto da aliança bíblica. 

a) Citações diretas do Antigo Testamento: Neste grupo, o termo diathēkē aparece em 

contextos nos quais há uma citação explícita de passagens veterotestamentárias, 

principalmente da Septuaginta (LXX), relacionadas à promessa de uma nova aliança, 

como em Jeremias 31. Exemplo: Hebreus 8,8-10 cita diretamente Jeremias 31,31-34 

(LXX), onde Deus promete estabelecer uma nova diathēkē com a casa de Israel e de 

Judá. Segundo Behm, esse uso expressa a transição da antiga aliança para uma nova 

forma, marcada não mais por prescrições externas, mas pela interiorização da vontade 

de Deus (1980, p. 106). 

b) Alusões veterotestamentárias: Aqui, diathēkē não aparece em citação direta, mas 

apresenta fortes ecos do conceito de aliança veterotestamentária. A ênfase recai sobre 

os aspectos soteriológicos e cristológicos da nova aliança inaugurada por Jesus. 

Exemplo: Mateus 26,28, "isto é o meu sangue da aliança (diathēkē), que é derramado 

por muitos para a remissão dos pecados". Coenen observa que este uso conecta a nova 

aliança com o sacrifício expiatório de Cristo, reinterpretando o evento do Êxodo (24,8) 

e apontando para a universalidade da salvação (2000, p. 149). 

c) Usos desvinculados do contexto da aliança bíblica: Nestes casos, diathēkē é empregada 

no sentido jurídico greco-romano de "testamento", especialmente em contextos onde a 

morte de Cristo é apresentada como condição para a efetivação das promessas divinas. 

Exemplo: Hebreus 9,16-17, "Onde há testamento (diathēkē), é necessário que intervenha 

a morte do testador...". Danker destaca que, embora o sentido predominante no NT seja 

o de "aliança", este trecho de Hebreus utiliza também a acepção jurídica de 

"testamento", evidenciando um jogo retórico entre os dois significados (2000, p. 228). 

Essa triple classificação evidencia como o Novo Testamento reinterpreta o conceito 

veterotestamentário de aliança à luz da obra redentora de Cristo. Integrando sentidos teológicos 

e jurídicos do termo diathēkē, enriquecendo a teologia da Nova Aliança. Utilizando diferentes 

recursos discursivos (citação, alusão, analogia jurídica) para comunicar a nova economia da 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          53 

salvação, de acordo com os textos neotestamentarios. Com isso, pode-se inferir os autores do 

Novo Testamento guardaram basicamente as concepções do Primeiro Testamento. 

A Aliança3 é uma categoria essencial para a leitura e compreensão do Antigo 

Testamento. O termo aparece mais de 300 vezes no Antigo Testamento (BIBLEWORKS, 2018) 

e é a sua principal chave de leitura. Também é encontrado no Novo Testamento, podendo ser 

destacado, entre outros textos, no Magnificat (Lc 1,46-55), ou na Instituição da Eucaristia (Mt 

26, 26-29; Mc 14, 22-25; Lc 22, 14-20;1Cor 11, 23-34). 

Do estudo das alianças no Antigo Testamento, destacam-se três características 

principais. Conforme Cordeiro (1995, p. 158), a aliança é: 

a) Dom do SENHOR, resultado de sua livre iniciativa ao escolher e estabelecer um vínculo 

com o povo; 

b) Relação histórica entre Deus e Israel, marcada por comunhão; 

c) Realidade que implica obrigações expressas em leis e estipulações, cuja observância é 

essencial para a permanência do povo como povo de Deus. 

É importante notar, ainda, que, segundo o mesmo autor, todas as alianças bíblicas se 

desenvolvem na perspectiva do hesed (חֶסֶד), ou benevolência divina, “que busca comunicar-se 

ao homem, ou melhor, à comunidade teocrática” (CORDEIRO, 1995, p. 161). Essa 

compreensão do hesed (חֶסֶד) dá fundamento à fidelidade de Deus e à abertura progressiva da 

aliança a toda a humanidade. 

O conceito de “tripé: promessa, compromisso e símbolo 

Nas Escrituras, a Aliança é uma iniciativa de Deus (promessa), que requer resposta do 

homem (compromisso) e é celebrada com um sinal (símbolo). Esta dinâmica interna da Aliança 

propõe uma relação complexa e bem elaborada entre estes três elementos. Analisá-los em seu 

contexto possibilita uma releitura iluminadora desta relação de Deus com os homens. Nesta 

dinâmica é possível afirmar que esta inter-relação constitui um verdadeiro tripé hermenêutico. 

Dar atenção às relações intrínsecas deste tripé hermenêutico da Aliança é colocá-la sob nova 

luz, traduzindo-a para os nossos dias, tornando-a significativa para homens e mulheres nas mais 

 

3
 O conceito de Aliança na Bíblia é a tradução do termo hebraico “berit” (רִיתִי  A .(BRITO, 2004. p. 9-10) ,(בְּ

primeira vez que berit aparece no Antigo Testamento é em Gn 6,18: o anúncio da Aliança com Noé, pós-dilúvio: 

“"E estabelecerei a minha aliança contigo, e entrarás na arca, tu, teus filhos, tua mulher e as mulheres de teus filhos 

contigo." (ְך נֶיךָ אִתָּ י־בָּ שֵּ ךָ וּנְּ תְּ אִשְּ נֶיךָ וְּ ה וּבָּ ה אַתָּ בָּ אתָּ אֶל־הַתֵּ ךְ וּבָּ רִיתִי אִתָּ  .(וַהֲקִמֹתִי אֶת־בְּ



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          54 

diversas culturas, ao mesmo tempo em que se mantém seu potencial revolucionário que 

impulsiona e transforma a caminhada do Povo de Deus nas atuais circunstâncias históricas.4 

O tripé promessa – compromisso – símbolo ajuda a compreender como se dá a 

experiência vivida da Aliança ao longo da história bíblica. A Aliança com Noé e a Aliança com 

Abraão. Ambas começam com uma promessa de Deus: de nunca mais destruir a terra com um 

dilúvio e de fazer de Abraão uma grande nação. O compromisso de ambos é de obedecer às 

instruções de Deus. Noé, ao construir a arca e cuidar da criação; Abraão, ao seguir a Deus e 

confiar em suas promessas. Os símbolos, o arco-íris e a circuncisão, funcionam como lembretes 

visíveis dessa relação. Assim, a experiência da aliança é reforçada na memória coletiva, 

mostrando que Deus mantém suas promessas e espera fidelidade do povo. 

Deus promete dar a terra de Canaã ao povo de Israel, e o compromisso deles é obedecer 

às leis de Deus, especialmente os Dez Mandamentos. O símbolo aqui é o próprio monte Sinai 

e as tábuas de pedra, que representam a aliança. Essa experiência reforça a ideia de que Deus 

está presente, que a relação é séria e que há uma responsabilidade mútua. Essa aliança é 

fundamental para a identidade do povo de Israel e para a sua caminhada de fé. 

O papel do povo originado de Abraão na economia da salvação 

Os descendentes de Abraão são compreendidos, à luz da revelação bíblica e da tradição 

cristã, como o depositário das promessas divinas feitas aos patriarcas (Gn 12,1-3; CIC, 2000). 

Trata-se do povo da eleição, chamado por Deus para desempenhar um papel singular na história 

da salvação (Dt 7,6-8). Sua missão histórica consiste em preparar o advento do congraçamento 

escatológico de todos os filhos de Deus na unidade da Igreja, corpo místico de Cristo (NA, nº 

4). 

Nesse sentido, Israel não apenas recebe as promessas, mas torna-se também o tronco 

sagrado a partir do qual os gentios, uma vez tornados crentes, são enxertados pela fé em Cristo 

(cf. Rm 11,17-24). Essa imagem paulina expressa com vigor a continuidade e a superação que 

marcam a relação entre a antiga e a nova aliança, sem desmerecer a dignidade e a vocação 

perene do povo da primeira aliança (COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM 

O JUDAÍSMO, 2016, p. 32). 

 

4
 A importância da enculturação do Evangelho e da inserção do cristão na história foi destacado no Documento 

de Aparecida, texto conclusivo da V Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe (Cf. 

CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO. Documento de Aparecida. Documento CELAM, 2007. 

Brasília: Edições CNBB, 2007, § 491). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          55 

Além disso, os patriarcas, os profetas e diversas outras figuras do Antigo Testamento 

são venerados como santos em todas as tradições litúrgicas da Igreja, como atestado nos 

calendários litúrgicos romano e orientais. Essa veneração, que atravessa os séculos e perpassa 

as diferentes confissões cristãs, revela a consciência da Igreja acerca da santidade que se 

manifestou já na antiga economia, preparando e anunciando, de múltiplas maneiras, a plenitude 

da revelação em Cristo (CIC, 2000; BENTO XVI, 2007). Assim, reconhece-se a continuidade 

entre as etapas da história salvífica e a unidade do desígnio divino, que abraça a totalidade da 

humanidade por meio de um povo eleito e fiel. 

Mulheres e pobres na Aliança 

A história da salvação também é atravessada por figuras femininas cuja fé e coragem 

sustentaram a identidade e a esperança de Israel. Mulheres como Sara, Rebeca, Raquel, Miriam, 

Débora, Ana, Judite e Ester destacam-se como testemunhas vivas da aliança e da ação 

providente de Deus (CIC, 2000, n. 64). Suas histórias, preservadas nas Escrituras, revelam o 

papel ativo das mulheres na tradição profética e sapiencial. 

Dentre elas, Maria, mãe de Jesus, aparece como a figura mais pura e plena dessa 

linhagem. Sua obediência à Palavra, sua maternidade divina e sua presença silenciosa e fiel no 

mistério de Cristo fazem dela a personificação da esperança de Israel e o modelo da nova 

humanidade reconciliada com Deus (cf. Lc 1,38; CIC, 2000, n. 64). 

A identidade de Israel como povo de Deus é inseparável do mistério da Aliança, cuja 

pedagogia conduz à plenitude em Cristo. A esperança alimentada pelos profetas, vivida pelos 

pobres e sustentada pelas figuras femininas do Antigo Testamento, encontra sua realização na 

nova e eterna aliança inscrita nos corações. O reconhecimento desse itinerário revela a unidade 

do plano salvífico divino e a importância perene do povo da primeira aliança no horizonte 

teológico cristão.5 

Por meio de suas palavras, Deus forma espiritualmente seu povo, ensinando-o a esperar 

uma Aliança nova e eterna (cf. Jr 31,31-34), não mais inscrita em tábuas de pedra, mas nos 

corações humanos. Tal aliança se destina a todas as nações, rompendo os limites étnicos da 

primeira eleição (Is 49,6; Ml 1,11). Esta nova economia da salvação é centrada na redenção 

radical do povo de Deus, implicando a purificação de suas infidelidades e a restauração plena 

 

5
 Cf. CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ. Catecismo da Igreja Católica. § 62 64. Em: Documentos 

do Concílio Vaticano II, Parte I, Seção 1, Capítulo 2. Petrópolis: Vozes, 2000 (edição típica do Vaticano: p. 162 

165). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          56 

de sua comunhão com o Senhor. Os destinatários privilegiados desta promessa são os pobres e 

humildes do Senhor (anawim) que, na sua pobreza espiritual, tornam-se os verdadeiros 

portadores da esperança messiânica (cf. Sf 3,12-13; Mt 5,3). “Anawim” vem da raiz hebraica 

‘ʿānāw (נִי נָּו / עָּ  ”que significa: humilde, pobre, manso, aflito ou oprimido. No plural, “anawim ,(עָּ

refere-se aos “humildes” ou “pobres de Deus”, pessoas que, mesmo diante de sofrimentos, 

pobreza ou exclusão, mantêm a sua confiança em Deus. 

Tal confiança encontra no cântico do Magnificat sua expressão mais radical.6 Nele 

destaca-se dois grandes temas: (a) Pobres e pequenos são socorridos em detrimento de ricos e 

poderosos (Cf. BÍBLIA DE JERUSALÉM, 2002, Sf 2,3; comentário: alínea d; Mt 5,3); (b) 

Israel, objeto da graça de Deus (cf. Dt 7,6ss.) desde a promessa feita a Abraão (Gn 15, 1ss; 

17,1ss). Portanto, os dois principais temas do Magnificat fazem menção direta com a Aliança: 

lembram a promessa feita a Abraão e os direitos do pobre. 

Ainda é possível dividir o texto em dois grandes blocos. O primeiro bloco, do início até 

a frase “em meu favor” (cf. Lc 1,46-49a). O segundo bloco de “Agiu com a força de seu braço” 

(cf. Lc 1,51-55) até o fim. Entre os dois blocos está uma frase, que é quase uma espécie de 

refrão. “Seu nome é santo e sua misericórdia perdura de geração em geração para aqueles que 

o temem” (cf. Lc 1,49b-50). Nesta frase está em destaque o nome de Deus, que também 

acompanha através dos tempos os diversos momentos da Aliança: El Shadai com Abraão, o 

SENHOR [Yahweh] na Aliança com Moisés. Mas a principal mensagem deste possível refrão 

está na qualidade da identidade de Deus: Ele é misericordioso, e essa sua misericórdia passa de 

geração em geração, assim como a Aliança com Abraão também passa de geração em geração: 

“Estabelecerei minha aliança entre mim e ti, e tua raça depois de ti, de geração em geração, uma 

aliança perpétua, para ser o teu Deus e o de tua raça depois de ti” (Gn 17,7) (BÍBLIA DE 

JERUSALÉM, 2002, Lc 1,46-56; comentário: alínea C.) 

A Nova Aliança através de Jesus Cristo 

No Novo Testamento, Jesus estabelece uma nova aliança, prometendo perdão, salvação 

e uma relação mais íntima com Deus. O compromisso de Jesus é de oferecer sua vida pelos 

outros, e o símbolo dessa aliança é a ceia do Senhor, onde o pão e o vinho representam seu 

 

6
 O Evangelho de Jesus Cristo segundo Lucas, é o único a apresentar o Cântico de Maria, o Magnificat (Lc 1,46-

56). Diversos estudos demonstram que a base deste cântico é o Cântico de Ana (1Sm 2,1-10). O comentário da 

Bíblia de Jerusalém indica que o Cântico de Maria se inspira ainda em muitos outros textos do Antigo Testamento. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          57 

corpo e sangue (Lc 22,19-20). Essa cerimônia serve como um lembrete constante da nova 

relação de amor e graça entre Deus e a humanidade. 

A combinação de promessa, compromisso e símbolo ajuda a consolidar a experiência 

da Aliança. Cada momento reforça a presença de Deus na vida do povo, a fidelidade de Deus 

às suas promessas e a responsabilidade do povo em manter essa relação viva e significativa. 

Essa estrutura torna a relação com Deus algo concreto, vivido e lembrado continuamente.  

Assim, a nova aliança não é apenas uma promessa antiga, mas uma realidade presente que 

transforma vidas e nos convida a viver de acordo com os ensinamentos de Cristo, refletindo o 

amor de Deus em nossas ações. 

Com isso, podemos experimentar a verdadeira alegria de estar em comunhão com Deus 

e compartilhar esse amor com os outros, fazendo do mundo um lugar mais cheio de esperança 

e bondade. Deste modo, para Deus, “ser fiel à aliança” significa “conservar o amor outrora 

manifestado aos homens” (cf. Sl 88,29.34s.50; 105,45; Is 54,10; 55,3; Ex 34,6s):  

A Igreja de Cristo reconhece que os primórdios da sua eleição já se encontram 

nos Patriarcas, em Moisés e nos Profetas, segundo o mistério salifico de Deus. 

Confessa que todos os fiéis cristãos, filhos de Abraão segundo a fé (cf. Gl 3,7), 

estavam incluídos no chamamento do mesmo Patriarca. (Nostra Aetate, n. 4) 

Todavia, Ratzinger (2005, p. 189-193), aponta que as alianças estabelecidas por Deus 

no Antigo Testamento constituem uma etapa progressiva da revelação divina, na qual o amor e 

o plano salifico de Deus foram sendo manifestados de maneira pedagógica à humanidade. 

Desde a aliança com Noé, passando por Abraão, Moisés e Davi, cada etapa representou uma 

aproximação entre Deus e o seu povo, preparando-o para a plenitude dos tempos, em que a 

aliança definitiva seria selada. 

Essa plenitude se concretiza na pessoa de Jesus Cristo, cuja missão culmina na entrega 

de si mesmo em favor da humanidade. Durante a Última Ceia, Jesus interpreta sua morte 

iminente à luz da linguagem veterotestamentária da aliança: “E disse-lhes: Isto é o meu sangue, 

o sangue da Aliança, que é derramado em favor de muitos” (Mc 14,24; cf. Mt 26,28; Lc 22,20; 

1Cor 11,25). Essa expressão aponta para a inauguração de uma nova e eterna aliança, não mais 

baseada na observância legal da Lei mosaica, mas na graça e no dom gratuito da salvação 

Henrix (2004. p. 85-102). 

A morte de Jesus Cristo, livremente aceita, assume um sentido redentor e salifico 

universal, sendo interpretada pelo próprio Jesus à luz da figura do Servo Sofredor de Isaías (cf. 

Is 53,10ss). Neste contexto, sua morte é entendida como sacrifício expiatório, em conformidade 

com a tradição profética que anunciava a consolação de Israel (cf. Is 42,6). Para Hahn (2013, p 

92-98) Jesus, ao assumir esse papel messiânico e redentor, se apresenta como mediador da nova 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          58 

aliança uma aliança superior à antiga, como desenvolve posteriormente a carta aos Hebreus (cf. 

Hb 8,6-13).7  

A expressão “sangue da aliança” remete diretamente à cena do Sinai (Ex 24,8), quando 

Moisés aspergiu o sangue dos sacrifícios sobre o povo, selando a aliança entre Deus e Israel. 

Congar (1985, p. 217) observa, no entanto, enquanto no Sinai a aliança foi firmada com sangue 

de animais, na nova aliança é o próprio Filho de Deus que oferece seu sangue, estabelecendo 

uma união definitiva entre Deus e a humanidade. Trata-se de uma superação tipológica: os 

sacrifícios da antiga aliança prefiguravam, de maneira ainda imperfeita, o sacrifício único e 

eficaz de Cristo (RATZINGER, 2011, 129-140).8 

O Papa Bento XVI (2007, n. 9-11), aponta que a teologia do Novo Testamento 

reconhece, portanto, na morte de Cristo a convergência de três grandes temas bíblicos: o 

sacrifício pascal (cf. 1Cor 5,7), o sacrifício da aliança (cf. Ex 24,8) e o sacrifício expiatório (cf. 

Lv 16). A cruz é, assim, simultaneamente o novo êxodo, o novo Sinai e o novo Yom Kippur. 

Em 1Coríntios 11,25, o mandamento “fazei isto em memória de mim” confere à Eucaristia a 

dimensão ritual e memorial desse sacrifício, tornando-o continuamente presente na vida da 

Igreja. A participação nesse rito torna os fiéis coparticipantes do mistério da nova aliança, 

selada por uma comunhão vital com Cristo.  

A palavra diatheke figura nos quatro relatos da Última Ceia, “num contexto duma 

importância única” (VAN DEN BORN, 1971, p. 42-43). Este cálice é o meu sangue, o sangue 

da aliança, a nova aliança no meu sangue, que será derramado por vós e por uma multidão para 

remissão dos pecados (cf. Mc 14,24; Mt 26,28; Lc 22,20; 1Cor 11,25). 

A distribuição do cálice é um gesto ritual. As palavras pronunciadas o ligam com o ato 

que Jesus está por realizar: a sua morte livremente aceita para a redenção da humanidade. Jesus 

se considera como o Servo sofredor e entende a sua morte como sacrifício expiatório (cf. Is 

53,10ss). Deste modo, torna-se o mediador da aliança que a mensagem da consolação fazia 

entrever (Is 42,6). 

 

7
 Contudo, a Comissão para as Relações Religiosas com o Judaísmo, observa que “a Nova Aliança não pode jamais 

substituir a Antiga, mas a pressupõe e lhe confere uma nova dimensão de sentido, reforçando a natureza pessoal 

de Deus que foi revelada na Antiga Aliança e definindo tal natureza como abertura a todos os que responderão 

fielmente entre todas as nações (cf. Zc 8,20-23; Sl87)” (COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM 

O JUDAÍSMO, 2016, p. 27-28).     
8
 Seja lembrado que a “Igreja é o lugar definitivo e insuperável da ação salvífica de Deus. Isto não significa que 

Israel, qual povo de Deus, tenha sido repudiado ou tenha perdido a sua missão. A Nova Aliança, para os cristãos, 

não é nem anulação, nem a substituição, mas o cumprimento das promessas da Antiga Aliança (COMISSÃO 

PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO, 2016, p. 31). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          59 

O sangue da Aliança relembra o sangue da aliança no Sinai (Ex 24,8). Assim, os 

sacrifícios de animais são substituídos por um sacrifício que realiza a união definitiva entre 

Deus e os homens. Cumpre notar que a morte de Cristo é ao mesmo tempo sacrifício de: Páscoa, 

Aliança e Expiatório. Consequentemente, realiza de modo pleno as figuras que de várias 

maneiras se esboçavam. “Fazei isto em memória de mim” (1Cor 11,25): esse ato será tornado 

presente em um gesto ritual que Jesus ordena realizar. A participação dos fiéis nele permitir-

lhes-á uma união íntima com o mistério da nova aliança. 

Reconciliação em Cristo e o Diálogo com o Judaísmo 

A reconciliação promovida por Cristo é um dos temas centrais do cristianismo, 

particularmente no que se refere à união entre judeus e gentios. A epístola aos Efésios expressa 

essa visão com clareza:  

Daquele que quis de dois povos formar em si mesmo um só homem novo, 

estabelecendo a paz e reconciliando os dois com Deus, em um só corpo, 

mediante a cruz, na qual matou a inimizade. Veio para anunciar a paz: paz 

para vós que estáveis longe e paz para os que estavam perto. É por ele que 

todos nós, judeus e pagãos, temos acesso a Deus num só Espírito (2,14-18). 

Essa unidade, fundamentada na cruz, é ao mesmo tempo expressão da misericórdia 

divina e cumprimento das promessas feitas ao povo de Israel. Como afirma o Catecismo da 

Igreja Católica, o desejo de Deus está inscrito no coração do homem, pois o ser humano é criado 

por Deus e para Deus. Mesmo com ambiguidades, as expressões religiosas presentes ao longo 

da história revelam a busca universal pelo divino (CIC, 1997, § 27-28). 

A Declaração Nostra Aetate, reconhece essa busca e aponta que todas as religiões 

respondem às grandes questões humanas, como o sentido da vida, o sofrimento, a morte e a 

verdadeira felicidade, identificando nelas uma tentativa legítima de encontrar respostas aos 

“enigmas da existência humana”. Além disso, a declaração destaca a importância da herança 

judaica na história do cristianismo. Muitos dos elementos fundamentais da fé cristã encontram 

suas raízes no judaísmo. O próprio Apóstolo Paulo ressalta isso ao mencionar a “adoção filial, 

a glória, as alianças e as promessas” feitas ao povo de Israel (Rm 9,4), sublinhando a 

continuidade e não a ruptura entre as duas tradições. Cristo, figura central do cristianismo, 

nasceu da Virgem Maria, uma mulher judia, o que reforça o entrelaçamento da história da 

salvação cristã com a história do povo judeu. Os Apóstolos, considerados colunas da Igreja, 

também provêm desse mesmo povo, o que evidencia o papel essencial da tradição judaica na 

constituição da Igreja primitiva. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          60 

Henrix (2004, p. 69-82) aprofunda essa análise ao abordar a relação entre judeus e 

cristãos à luz das Escrituras e da tradição da Igreja. Segundo ele, mesmo diante da rejeição do 

Evangelho por parte de muitos judeus da época, Deus continua a amá-los por causa dos 

patriarcas, pois seus “dons e sua vocação são irrevogáveis” (Rm 11,29). Isso aponta para a 

importância do diálogo inter-religioso e do respeito mútuo. Henrix também adverte contra 

generalizações perigosas, especialmente no que tange à responsabilidade pela crucificação de 

Cristo. Ele insiste que não se deve atribuir a culpa a todo o povo judeu da época, muito menos 

aos judeus contemporâneos. A mensagem cristã não pode alimentar posturas antijudaicas. Ao 

contrário, é essencial que a catequese e a pregação estejam sempre alinhadas ao espírito de 

Cristo, promovendo a verdade evangélica e a fraternidade. 

As raízes judaicas do cristianismo 

Porto (1984, p. 29) ressalta que a Igreja reconhece suas origens na linhagem de Abraão 

e que o cristianismo nasceu do judaísmo. O autor, fazendo eco a voz da Igreja, condena 

firmemente as perseguições antissemitas, propondo um caminho de reconciliação e diálogo 

com os judeus. 

A Declaração Nostra Aetate estabeleceu uma nova base para o relacionamento da Igreja 

com outras religiões, sobretudo com o judaísmo, ao romper com séculos de intolerância e 

preconceito. Essa guinada representa um passo significativo em direção ao diálogo, à 

reconciliação e ao reconhecimento das raízes comuns. 

As atenuações eram principalmente duas: suprimiu-se definitivamente a frase que 

imputava coletivamente os judeus do crime de deicídio, entendendo que o povo em seu 

conjunto não pode assumir as responsabilidades dos seus líderes que condenaram Jesus à 

morte; e em vez de “condenar” as perseguições que os judeus sofreram sobretudo na II Guerra 

Mundial, o novo texto as “lamenta” após tê-las “reprovado” (PASSETO, 2015).  

A Declaração menciona a antiga Aliança estabelecida por Deus com o povo de Israel, 

que é fundamental para a compreensão da revelação do Antigo Testamento. A Igreja se alimenta 

dessa tradição, reconhecendo suas raízes. Oliveira Mansa e Oliveira Brava: A metáfora da 

Oliveira é significativa. A "raiz da oliveira mansa" representa o povo de Israel, enquanto os 

"ramos da oliveira brava" referem-se aos gentios que foram enxertados na tradição da fé. Isso 

simboliza inclusão dos não-judeus na comunidade de fé (Rm 11, 17-24), (PORTO, 1984, p. 28-

29). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          61 

A crença de que Cristo reconciliou judeus e gentios em um só corpo é um tema central 

do cristianismo, enfatizando a unidade e a paz que Ele traz através da Cruz. 

Daquele que quis de dois povos formar em si mesmo um só homem novo, 

estabelecendo a paz e reconciliando os dois com Deus, em um só corpo, 

mediante a cruz, na qual matou a inimizade. Veio para anunciar a paz: paz 

para vós que estáveis longe e paz para os que estavam perto. É por ele que 

todos nós, judeus e pagãos, temos acesso a Deus num só Espírito (Cf.  Ef. 2. 

14-18) (GROSS, 2015, p. 05-26). 

Ou seja, o texto reflete sobre a interconexão entre a Igreja e a tradição judaica, 

ressaltando a continuidade da fé e a inclusão de todos os crentes na promessa da salvação. É 

uma afirmação da misericórdia divina e da unidade que Cristo proporciona. Destaca a 

importância do povo judeu na história do cristianismo, enfatizando que muitos dos elementos 

fundamentais da fé cristã têm suas raízes nesse contexto. As palavras do Apóstolo Paulo 

ressaltam a adoção filial, a glória, as alianças e as promessas que foram feitas ao povo de Israel, 

sublinhando a continuidade entre o judaísmo e o cristianismo. 

Além disso, menciona que Cristo, que é central para a fé cristã, nasceu de uma mulher 

judia, a Virgem Maria. Isso reforça a ideia de que a história da salvação, conforme entendida 

no cristianismo, está profundamente entrelaçada com a história do povo judaico. A referência 

aos Apóstolos como "fundamentos e colunas da Igreja" também indica que a mensagem do 

Evangelho foi inicialmente proclamada por aqueles que vieram desse mesmo povo, mostrando 

a importância da herança judaica na formação da Igreja primitiva. 

O rompimento com o antissemitismo histórico 

Essa análise pode levar a uma reflexão sobre a relação entre as tradições judaica e cristã, 

e como elas se influenciam mutuamente ao longo da história. O texto aborda ainda a relação 

entre judeus e cristãos à luz da Sagrada Escritura e do ensinamento da Igreja. Ele destaca que, 

apesar da rejeição do Evangelho por muitos judeus na época, Deus continua a amá-los por causa 

dos patriarcas, e que seus dons e vocação são irrevogáveis. O texto também enfatiza a 

importância do diálogo e do entendimento mútuo entre judeus e cristãos, promovendo o estudo 

bíblico e teológico como meios para alcançar esse objetivo. 

Além disso, o alerta contra a generalização e a condenação dos judeus como um todo, 

especialmente em relação à crucificação de Cristo, enfatizando que não se deve imputar a culpa 

a todos os judeus da época ou aos judeus contemporâneos. A mensagem central é a de que, 

mesmo com a Igreja sendo considerada o novo Povo de Deus, isso não deve levar a uma visão 

negativa ou reprovadora dos judeus. O texto conclui com um apelo para que a catequese e a 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          62 

pregação estejam sempre alinhadas com a verdade evangélica e o espírito de Cristo, evitando 

qualquer ensinamento que possa ser interpretado como antijudaico. 

O Concílio Vaticano II representou um marco histórico na relação da Igreja Católica 

com outras religiões. Entre seus documentos mais emblemáticos está a declaração Nostra 

Aetate, que abordou de forma inédita o diálogo inter-religioso, especialmente com o judaísmo. 

Segundo Usarski (2018, p. 28), ela “provavelmente foi o documento que mais contribuiu para 

a fama enigmática do Vaticano II”, surpreendendo muitos ao introduzir uma nova postura 

eclesial frente às outras religiões. 

Para Maisonneuve, Nostra Aetate representou uma reviravolta sem precedentes nas 

relações da Igreja com o judaísmo, sendo considerada “a maior novidade de todos os textos 

conciliares” (2019, p. 50–51). Essa mudança foi impulsionada pela coragem do Papa João 

XXIII, que enfrentou diversas resistências internas para abordar a chamada “questão judaica”. 

Considerações finais 

A aliança do Primeiro Testamento foi uma relação estabelecida entre Deus e o povo de 

Israel, baseada em promessas, leis e pactos específicos, como a aliança com Abraão, Moisés e 

Davi. Essas alianças eram importantes para guiar o povo de Deus. A Declaração Nostra Aetate, 

nº 4, destaca o “vínculo espiritual com Abraão”, enfatizando a continuidade espiritual entre o 

povo do Novo Testamento e a descendência de Abraão. Com isso, a fé cristã não é uma ruptura, 

mas uma continuidade da história da salvação. De tal modo, “que muitos judeus-cristãos dos 

primeiros tempos não percebiam como contraditório viver em conformidade com alguns 

aspectos da tradição judaica e confessar Jesus como o Cristo” (COMISSÃO PARA AS 

RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO, 2016, p. 30). Rahner ilustra bem o caráter 

de continuidade que há entre a Antiga e a Nova Aliança para os autores neotestamentário. 

O primeiro aspecto que salta aos olhos ao tratar do conceito de Deus dos 

homens do Novo Testamento é a espontaneidade, a “naturalidade” de sua 

consciência de Deus. Na realidade, estes homens desconhecem o problema da 

existência de Deus. (...) O motivo sustentador desta evidência ou consciência 

espontânea de Deus (Selbstverständlichkeit des Gottesbewusstseins) nos 

homens do Novo Testamento é o fato simples, e ao mesmo tempo imenso, de 

que o próprio Deus se lhes revelou. Com sua ação entrou na história destes 

homens, manifestando-lhes assim sua realidade. Os homens do Novo 

Testamento estão, em primeiro lugar, convencidos de que o Deus vivo se 

revelou na história do povo escolhido. Pois “muitas vezes e de muitas 

maneiras Deus falou aos pais pelo ministério dos profetas” (Hb 1,1). Seu Deus 

é o Deus dos pais (At 3,13; 5,30; 7,45; 13,17ss; 22,14; 24,14), o Deus de 

Abraão, Isaac e Jacó (Mt 22,32 e paralelos; Lc 1,72s; 2,32; At 3,13), que se 

revelou a Abraão (At 7,2) que, mediante a aliança, fez deste povo seu povo 

(Mt 2,6; Lc 1,72; 2,32; At 3,25; 13,17; Rm 9,4; 11,2; Gl 3,17; Hb 8,9; 9,15), 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          63 

que se tornou a si mesmo Deus de Israel (Lc 1,68). (RAHNER, 1972, p. 

129.135) 

A tradição bíblica apresenta a aliança como um elemento fundamental na relação entre 

Deus e o povo de Israel, em outras palavras, “a aliança é sem dúvida um modo humano de 

conceber as relações entre Deus com seu povo” (PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA, 2002, 

p. 37). 

O profeta Jeremias anuncia uma renovação dessa relação: “Eis que dias virão – oráculo 

de Iahweh – em que selarei com a casa de Israel (e com a casa de Judá) uma aliança nova. [...]. 

Eu porei minha lei no seu seio e a escreverei em seu coração. Então eu serei seu Deus e eles 

serão meu povo” (Jr 31,31-33). Outros textos, como Os 2,4; Ez 16,15-43, complementam essa 

promessa de renovação (CHOURAQUI, 1996). Essa nova aliança é claramente anunciada em 

diversos trechos do Antigo Testamento como Jr 31,31-34; Ez 16,60-63; 34,25; 37,21-28, além 

de alusões (Is 54,10; 55,3; 56,4; 61,8 e s 2,14-25). Fala-se, inclusive, de um novo matrimônio 

entre Deus e seu povo (cf. Os 2,16s; Jr 31,3; Is 54,2-8; 62,4-5), reforçando a continuidade da 

relação e não sua ruptura. Essa continuidade se evidencia na fidelidade à Lei e na promessa da 

presença divina assegurando a paz (Ez 36,29-30). 

Nesse contexto, compreende-se que alianças anteriores, como a do Sinai (Ez 16,60), a 

de Davi (Ez 34,23s) e até mesmo a de Noé (Is 54,9s), não são abolidas, mas mantidas e 

renovadas. De forma ainda mais expressiva, lemos em Jr 32,40: “Selarei com eles uma aliança 

eterna, pela qual eu não deixarei de segui-los para fazer-lhes o bem”. A plenitude dessa nova 

aliança manifesta-se na Última Ceia, momento em que, segundo as narrativas evangélicas, Jesus 

sela a aliança definitiva: “Este cálice é a nova aliança no meu sangue, derramado por vós” (Lc 

22,20; cf. Mt 26,28; 1Cor 11,23-26). Portanto, “A aliança oferecida por Deus a Israel é 

irrevogável (...). A Nova Aliança não revoga as alianças precedentes, mas leva-as a 

cumprimento” (COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO, 

2016, p. 27),  

Referências Bibliográficas 

A BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 2002.  

BENTO XVI. Discurso à comunidade hebraica de Colônia.                  

Disponível em: https://www.vatican.va/content/benedict-

xvi/pt/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_ 200. Acesso em: 10 out 

2025. 

BENTO XVI. Encontro com a delegação judaica.                        

http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2005/august/documents/hf_ben-xvi_spe_


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          64 

Disponível em: https://www.vatican.va/ con- tent/benedict-xvi/pt/speeches/2008. 

Acesso em: 10 out 2025. 

BENTO XVI. Sacramentum Caritatis: Exortação Apostólica Pós-Sinodal sobre a Eucaristia. 

Vaticano, 2007. 

BEHM, Johannes. Diathēkē. In: KITTEL, Gerhard; FRIEDRICH, Gerhard (Eds.). 

Theological Dictionary of the New Testament. Grand Rapids: Eerdmans, 1980. v. 2, p. 106–

134. 

BIBLEWORKS, Versão 10. Norfolk, VA: Bibleworks, LLC, 2018. Software.  

BRITO, Jacil Rodrigues de. Vós sereis o meu povo e eu serei o vosso Deus: Teologia da 

Aliança. São Paulo: Paulinas, 2004.  

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA. São Paulo: Loyola, 2000. 

CHOURAQUI, André. A Bíblia: Nomes (Êxodo). Rio de Janeiro, Imago, 1996.   

COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO. “Porque os dons 

e o chamado de Deus são irrevogáveis” (cf. Rm 11,29). Reflexões sobre questões teológicas 

atinentes às relações católico-judaicas por ocasião do 50º aniversário da Nostra Aetate (n. 4). 

Brasília: CNBB, 2016. 

DOCUMENTOS DO VATICANO II. 5. ed. Petrópolis: Vozes, 2001. 

COENEN, Lothar. Aliança. In: BROWN, Colin (Ed.). O Novo Dicionário Internacional de 

Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2000. v. 1, p. 144–155. 

CONGAR, Yves. Tradição e Tradições: ensaio histórico e teológico. São Paulo: Paulinas, 

1985. 

CORDEIRO, Armando. Teologia bíblica da aliança. São Paulo: Paulinas, 1995. 

CORDEIRO, Maximiliano Garcia. Teología de la Bíblia: I – Antigo Testamento. Madrid, 

B.A.C., 1970.  

DANKER, Frederick W. (Ed.). A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other 

Early Christian Literature (BDAG). 3. ed. Chicago: University of Chicago Press, 2000. 

GROSS, Fernando. 50 anos de Nostra Aetate (1965 –2015): Estreitando laços de estima e 

amizade. judaísmo e cristianismo – Revista Eletrônica Espaço Teológico. vol. 9 n. 16 (2015, 

p. 05-26). 

GOMES, Cirilo Folch. Riquezas da mensagem cristã. Rio de Janeiro, Lumen Christi, 1981. 

PASSETO, Elio. Prefácio. In: GROSS, Fernando. O Ciclo de Leituras da Torah na 

Sinagoga. Coleção Judaísmo e Cristianismo. São Paulo: CCDEJ; Fons Sapientiae, 2015. 

HAHN, Scott. A Páscoa do Cordeiro: Jesus, o Messias e a Nova Aliança. São Paulo: 

Ecclesiae, 2013. 

HARRINGTON, Wilfrid. Chave para a Bíblia. S. Paulo, Paulinas, 1985. 

HASEL, Gerhard. Teologia do Antigo e Novo Testamento. Questões básicas no debate 

atual. Revisado e ampliado. São Paulo: Academia Cristã; Loyola, 2008.  

HASEL, Teologia do Antigo e do Novo Testamento, São Paulo: Loyola, 2008.  

HENRIX, Hans Hermann. A Igreja e o Povo. Judaico: Reflexões Teológicas a partir da 

‘Nostra Aetate’. In: LORENZ, S. (org.). Cristianismo e Judaísmo: Novos caminhos de 

diálogo. São Paulo: Paulinas, 2004. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a03 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 49-65, jul/dez 2025          65 

MAISONNEUVE, Dominique de La. Judaísmo simplesmente: A salvação vem 

dos judeus. São Paulo: CCDEJ; Fons Sapientiae; CCDEJ, 2019. 

PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. O povo judeu e as suas Sagradas 

Escrituras na Bíblia Cristã. São Paulo: Paulinas, 2002. 

PONTIFÍCIO CONSELHO PARA A PROMOÇÃO DA UNIDADE DOS CRISTÃOS. Notas 

sobre a maneira correta de apresentar os judeus e o judaísmo na pregação e na 

catequese da Igreja Católica. Vaticano, 1985. 

PORTO, Humberto. Os protocolos do Concílio Vaticano II sobre os judeus. São Paulo: 

Diálogo, 1984. 

PORTO, Benedito. O Concílio Vaticano II e os Judeus: uma nova relação. Rio de Janeiro: 

Vozes, 1984. 

RATZINGER, Joseph. Jesus de Nazaré: Da Entrada em Jerusalém até a Ressurreição. São 

Paulo: Planeta, 2011. 

RATZINGER, Joseph. A bênção de Abraão: o legado da fé de Israel. São Paulo: Loyola, 

2005. 

RATZINGER, Joseph. Introdução ao Cristianismo: Preleções sobre o símbolo apostólico da 

fé. São Paulo: Loyola, 2005. 

RAHNER, Karl. Teologia e Bíblia. São Paulo: Paulinas, 1972. 

USARSKI, F. A construção do diálogo: o Concílio Vaticano II e as religiões. 

São Paulo: Paulinas, 2018. 

VATICANO II. Nostra Aetate: sobre a Igreja e as religiões não cristãs. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decl_19651028_ nostra-aetate_po.html. Acesso em: 15 dez. 2022. 

VAN DEN BORN, A. Dicionário Enciclopédico da Bíblia. Petrópolis: Vozes, 1971. 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          66 

A EXPERIÊNCIA DE FÉ COMUM NA NOSTRA AETATE: 

CONVERGÊNCIAS ENTRE A TRADIÇÃO JUDAICA E CRISTÃ 

THE COMMON FAITH EXPERIENCE IN NOSTRA AETATE: 

CONVERGENCES BETWEEN JEWISH AND CHRISTIAN 

TRADITIONS 

 
Sílvio Costa OLIVEIRA, formado em filosofia, teologia, comunicação social. Mestre em 

teologia pela PUC-SP, e doutorando em teologia pela PUC-SP, é professor no Centro Cristão 

de Estudos Judaicos-SP. 

Danilo da Costa ALVES, bacharel em Filosofia, pós-graduando em Cultura Judaico-cristã, 

história e teologia, pelo Centro Cristão de Estudos Judaicos-SP e Engenharia de Produção. 

Resumo 

O artigo “A Experiência de Fé Comum na Nostra Aetate: Convergências entre a Tradição Judaica e 

Cristã” propõe uma reflexão sobre o legado do Concílio Vaticano II e sua contribuição decisiva para o 

diálogo entre cristãos e judeus. Partindo da Declaração Nostra Aetate (1965), que neste ano completa 

sessenta anos de promulgação, o estudo investiga como o documento conciliar promove o 

reconhecimento e a assunção das raízes judaicas do cristianismo, e propõe uma nova forma de 

compreender a fé, marcada pelo respeito, pela escuta e pela comunhão. A pesquisa, de natureza 

bibliográfica e documental, analisa o contexto histórico e teológico do Concílio e a influência de suas 

orientações na superação de preconceitos e no reconhecimento de um patrimônio espiritual comum. 

Com base em autores contemporâneos e documentos da Igreja, o trabalho demonstra que a Nostra Aetate 

permanece atual ao reafirmar a fé no Deus único — o mesmo Deus de Abraão — como fundamento que 

une ambas as tradições. Mais do que um estudo sobre o passado, o artigo convida a uma assunção 

renovada da fé, que se expressa em ações pastorais e litúrgicas enraizadas na tradição, promovendo um 

diálogo interior da Igreja com sua própria identidade. Ao mesmo tempo, destaca que o caminho 

inaugurado pela Nostra Aetate permanece em aberto, desafiando a comunidade cristã a continuar 

aprofundando essa herança de fé e comunhão. 

Palavras-chave: Nostra Aetate. Judaísmo. Cristianismo. Aliança. Fé. 

Abstract 

The article “The Experience of Shared Faith in Nostra Aetate: Convergences between the Jewish and 

Christian Traditions” offers a reflection on the legacy of the Second Vatican Council and its decisive 

contribution to the dialogue between Christians and Jews. Starting from the Declaration Nostra Aetate 

(1965), which celebrates sixty years since its promulgation this year, the study examines how the 

conciliar document fosters the acknowledgment and assumption of Christianity’s Jewish roots and 

proposes a renewed way of understanding faith—one marked by respect, attentive listening, and 

communion. Through a bibliographical and documentary methodology, the research analyzes the 

historical and theological context of the Council and the impact of its guidelines on overcoming 

prejudice and recognizing a shared spiritual heritage. Drawing on contemporary authors and official 

Church documents, the article demonstrates that Nostra Aetate remains relevant today by reaffirming 

faith in the one God—the same God of Abraham—as the foundation that unites both traditions. More 

than a study of the past, the article invites a renewed embrace of faith, expressed in pastoral and liturgical 

 

 E-mail: jornalistaoliver@gmail.com 
 E-mail: dcostaalves@yahoo.com.br 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          67 

actions deeply rooted in tradition and promoting an inner dialogue within the Church about its own 

identity. At the same time, it highlights that the path opened by Nostra Aetate remains unfinished, 

challenging the Christian community to continue deepening this heritage of faith and communion. 

Keywords: Nostra Aetate. Judaism. Christianity. Covenant. Faith. 

Introdução 

Sancionado pelo Papa João XXIII em 1962, o Concílio Vaticano II marcou o século XX 

por sua abordagem inovadora, convidando a Igreja a refletir sobre o próprio caminho histórico 

e sobre sua missão diante do mundo contemporâneo. Realizado em quatro sessões e resultando 

em dezesseis documentos — entre constituições, decretos e declarações —, o Concílio 

“representou, de fato, um acontecimento fundamental, um divisor de águas”, no qual se 

afirmava que a “Igreja percebe, cada vez mais, … que de fato o Concílio foi um acontecimento 

fundamental” (SCHMIDT, 2016, p. 03). 

Entre esses documentos, destaca-se a declaração Nostra Aetate (Nosso Tempo), que 

propõe uma nova visão do relacionamento da Igreja com as religiões não cristãs, com especial 

atenção ao judaísmo, foco central deste estudo. Conforme o próprio texto conciliar apresenta 

que a Igreja “considera mais atentamente qual deve ser a sua atitude para com as religiões não-

cristãs” (NA, 1965, n. 1). Essa reflexão nasce do desejo de compreender o lugar da fé cristã em 

diálogo com outras tradições religiosas e, sobretudo, de reencontrar nas raízes judaicas o 

fundamento espiritual comum que sustenta a experiência de fé cristã. 

O Concílio promoveu um movimento de autocrítica e abertura com um novo olhar, 

convidando a Igreja a redescobrir suas origens e a repensar sua relação com o mundo moderno. 

Concluído em 1965 pelo Papa Paulo VI, despertou uma nova consciência de diálogo, 

proximidade com o povo e valorização das tradições históricas da fé. Esse impulso de 

aggiornamento, a necessária atualização, buscava aproximar a Igreja da realidade do século XX 

sem perder sua essência teológica e espiritual. 

A declaração Nostra Aetate, promulgada em 28 de outubro de 1965, surgiu em um 

momento decisivo da história. O pós-guerra e o trauma da Shoah —  termo utilizado por 

historiadores e teólogos, como Jules Issac e adotado pelo Papa João Paulo II para designar com 

apurada precisão a maior tragédia do povo judeu — exigiam da Igreja uma resposta de fé diante 

da dor humana e do antissemitismo ainda persistente. Nesse sentido, como expressa o Cardeal 

Koch, “a Igreja cristã precisa fazer a pergunta referente à sua corresponsabilidade pelos 

acontecimentos horríveis” (KOCH, 2019, p. 24). 

É nesse contexto que a Nostra Aetate se insere, como expressão do esforço da Igreja em 

reafirmar, à luz da fé, a dignidade de todo ser humano e o vínculo permanente que une cristãos 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          68 

e judeus na história da salvação. Mais do que uma reação ao passado recente, ela inaugura uma 

nova compreensão teológica da relação entre ambas as tradições. 

Embora inicialmente concebida para tratar especificamente das convergências entre 

cristianismo e judaísmo, a Nostra Aetate ampliou seu horizonte ao longo das discussões 

conciliares, incluindo também o diálogo com o islamismo, o hinduísmo e o budismo. Ainda 

assim, sua essência permanece enraizada no reconhecimento das origens bíblicas da fé cristã e 

na valorização do que há de “verdadeiro e santo” nas outras religiões (NA, 1965, n. 2). 

Ao propor um caminho de respeito, escuta e cooperação, o documento rompe com 

séculos de distanciamento e incompreensão, inaugurando uma nova etapa de encontro. Por sua 

contribuição teológica e pastoral, a Nostra Aetate tornou-se um documento de importância 

decisiva do Concílio Vaticano II, ainda que, continue pouco difundida e pouco conhecida pelo 

grande público da Igreja. Seu alcance silencioso, porém profundo, inaugurou novas 

possibilidades no diálogo inter-religioso contemporâneo — um diálogo fundado, antes de tudo, 

na experiência de fé comum que une judeus e cristãos diante do mesmo Deus da Aliança. 

Temáticas como única Aliança, Povo de Israel e terra são doravante, graças à Nostra Aetate nº 

4, objetos de reflexão fecunda e interdisciplinar para os biblistas e exegetas que se alimentam 

desse novo olhar (LUCIANI, 2025, p. 50-52). 

Caminho Percorrido 

A caminhada desta pesquisa segue o mesmo espírito de diálogo proposto pela Nostra 

Aetate, isto é, o desejo de compreender, à luz da fé, o que une cristãos e judeus na busca pelo 

mesmo Deus da Aliança. Trata-se de um estudo de natureza bibliográfica e documental, 

desenvolvido sob uma abordagem qualitativa, voltado a reconhecer como a experiência de fé 

comum se manifesta nas duas tradições e como o documento conciliar continua inspirando essa 

vivência até hoje. 

Para orientar esta reflexão, o estudo segue uma abordagem qualitativa baseada em fontes 

bibliográficas e documentais, especialmente a declaração Nostra Aetate, a Bíblia e o Catecismo 

da Igreja Católica. Somam-se a essas referências as contribuições de teólogos contemporâneos, 

pesquisas acadêmicas e as aulas e exposições oferecidas pelo Centro Cristão de Estudos 

Judaicos (CCDEJ), que enriquecem a compreensão do diálogo judaico-cristão. Essa 

metodologia permite integrar fé e história, iluminando como a experiência de fé comum pode 

ser reconhecida e aprofundada nas duas tradições. Por meio delas, é possível compreender a fé 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          69 

não apenas como doutrina, mas como caminho de encontro, de reconhecimento e de partilha 

entre povos que professam o mesmo Deus. 

Entre as fontes secundárias, foram consultados livros, artigos acadêmicos e documentos 

papais que aprofundam o diálogo inter-religioso, com destaque para as reflexões de João Paulo 

II, Bento XVI e Papa Francisco, cujas palavras atualizam e prolongam o espírito conciliar. 

Também contribuíram os estudos do Centro Cristão de Estudos Judaicos (CCDEJ) e as obras 

da Coleção Judaísmo e Cristianismo dos Religiosos de Sion, que enriquecem a compreensão 

das convergências espirituais entre ambas as tradições. 

O método adotado combinou a análise de conteúdo com a interpretação teológica e a 

observação histórica, buscando ler o texto conciliar à luz de seu contexto e de seus frutos 

pastorais ao longo das seis décadas seguintes. Essa abordagem favorece uma compreensão 

dinâmica da Nostra Aetate, não como um documento encerrado no passado, mas como uma voz 

viva que continua a dialogar com a fé e os desafios do presente. 

Assim, mais do que uma pesquisa teórica, este trabalho se apresenta como um exercício 

de memória e comunhão, fiel ao propósito do Concílio Vaticano II: redescobrir as raízes 

judaicas da fé cristã e reafirmar que o diálogo entre judeus e cristãos é, antes de tudo, um 

testemunho vivo da experiência de Deus que nos une. 

Da Teologia da Substituição ao Diálogo 

A relação entre a Igreja e o povo judeu foi, por muitos séculos, marcada por 

interpretações teológicas que favoreceram tensões e distanciamentos. Entre elas, destacou-se a 

chamada teologia da substituição, segundo a qual a Igreja teria ocupado definitivamente o lugar 

de Israel no plano salvífico de Deus — concepção que, difundida ao longo da tradição cristã, 

contribuiu para o surgimento de atitudes antijudaicas e para o enfraquecimento da consciência 

acerca da fidelidade permanente de Deus ao povo da Aliança. Como observa o Cardeal Koch, 

“esta teoria chamada de substitutiva [...] revela-se, dentro da tradição das Igrejas cristãs, a 

verdadeira raiz do antissemitismo” (KOCH, 2019, p. 24–25), evidenciando a profundidade dos 

prejuízos teológicos e históricos gerados por essa leitura. 

Essas distorções teológicas e culturais atingiram seu ponto mais dramático no século 

XX, com o horror da Shoah1, termo hebraico que designa o Holocausto. O extermínio 

 

1 Shoah do hebraico bíblico  ה  significa “desolação, ruína, calamidade, desastre”. Termo hebraico oficial para , שוֹאָּ

o genocídio dos judeus na Segunda Guerra Mundial. No hebraico bíblico, Shoah aparece nos textos de Ezequiel 

38,9, Isaías 10,3 e 47,11, trazendo a ideia de ruína avassaladora e destruição absoluta.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          70 

sistemático de aproximadamente seis milhões de judeus pelo regime nazista revelou à 

humanidade a urgência de rever seus fundamentos éticos, religiosos e espirituais. Diante desse 

sofrimento, a Igreja foi interpelada a refletir sobre sua responsabilidade histórica e a 

necessidade de um reposicionamento teológico em relação ao povo judeu. 

Nesse contexto, a Nostra Aetate representou um marco de conversão e reconciliação, 

convidando a Igreja a redescobrir suas raízes e a reconhecer no povo judeu não um rival, mas 

um parceiro de fé. Sessenta anos após sua promulgação, o documento permanece atual ao 

propor uma postura de escuta, respeito e cooperação, baseada na memória histórica e na 

superação de toda forma de antissemitismo. Conforme recorda o magistério conciliar, a Igreja 

“examina atentamente qual deve ser sua atitude para com as religiões não cristãs” (NA, 1965, 

n. 1), e, ao fazê-lo, reafirma a fé comum no mesmo Deus da Aliança. 

Assim, o estudo da Nostra Aetate evidencia que o diálogo entre judeus e cristãos não é 

apenas uma exigência histórica, mas uma expressão viva de fé. Diante disso, a presente pesquisa 

busca responder à seguinte questão: de que forma a Nostra Aetate revela e valoriza uma 

experiência de fé comum entre judeus e cristãos? 

Sessenta anos de um propósito que permanece como bússola 

Ao recordar os sessenta anos da promulgação da Nostra Aetate, este artigo tem como 

objetivo geral compreender de que forma o documento revela e valoriza uma experiência de fé 

comum entre judeus e cristãos, situando essa reflexão no contexto histórico e teológico do 

Concílio Vaticano II. Mais do que uma análise documental, trata-se de um olhar sobre a 

redescoberta de uma herança espiritual compartilhada, que convida à comunhão, à escuta e ao 

reencontro com as próprias raízes da fé. 

De modo mais específico, busca-se identificar as raízes judaicas presentes na tradição 

cristã e a forma como o documento reconhece essa herança; compreender como a Igreja, por 

meio da Nostra Aetate, promove uma nova postura de diálogo e respeito mútuo entre as duas 

tradições; e refletir sobre a fé no Deus de Abraão como fundamento compartilhado, que serve 

de ponte para a construção de um diálogo inter-religioso autêntico e permanente. 

A Nostra Aetate não apenas propôs um novo modo de pensar a relação entre religiões, 

mas também provocou a Igreja e o mundo a repensarem o sentido do diálogo como expressão 

concreta da fé. Em meio às feridas do passado, o documento recorda que o verdadeiro encontro 

nasce do reconhecimento do outro como portador da mesma presença divina, e que a fé, quando 

partilhada, se torna caminho de reconciliação e de paz. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          71 

Atualidade da Nostra Aetate no desafio do Diálogo Religioso 

Estudar a Nostra Aetate é especialmente relevante no contexto atual, em que o diálogo 

entre as religiões se mostra indispensável para a promoção da paz, do respeito e da superação 

de preconceitos históricos. O documento recorda que “a Igreja, em sua própria história, se vê 

aqui confrontada com uma grande dívida ou hipoteca” (KOCH, 2019, p. 41), reconhecendo a 

necessidade de revisitar o passado e renovar o compromisso com a verdade e a fraternidade. 

A reflexão proposta por este estudo busca compreender como a fé pode se tornar um 

ponto de encontro entre povos e tradições distintas. Em um tempo marcado por intolerância e 

pelo ressurgimento do ódio religioso, revisitar a Nostra Aetate significa redescobrir o valor da 

escuta, da empatia e da convivência respeitosa entre credos. Como afirma o Cardeal Koch, “o 

Concílio visa superar as culpas num horizonte teológico” (2019, p. 42), convidando à 

reconciliação e à construção de uma espiritualidade aberta ao diálogo. 

Sob a perspectiva acadêmica, o tema é significativo para os estudos bíblicos, teológicos 

e históricos, pois evidencia as raízes judaicas do cristianismo e oferece um novo olhar sobre a 

revelação cristã, iluminada pela fé no Deus de Abraão, fundamento comum entre judeus e 

cristãos. Como contido na obra Jubileu de Ouro sob o olhar de Koch, “apenas quando há 

consciência da herança em comum, é possível enxergar a razão mais profunda para a nova 

compreensão das relações católico-judaicas” (2019, p. 44). 

Assim, compreender a Nostra Aetate é compreender também um capítulo essencial da 

história da fé e da humanidade. Mais do que um documento, ela representa um chamado à 

reconciliação, um convite para transformar antigas divisões em pontes de comunhão e 

esperança, onde a fé compartilhada se torna caminho de paz. Pois, a Declaração conciliar, 

especialmente em seu número 4, reflete sobre a relação entre a Igreja e o povo judeu, 

reconhecendo as raízes judaicas do cristianismo e propondo a superação dos preconceitos 

históricos que marcaram essa trajetória. Alguns desses preconceitos ainda sobrevivem nas 

nossas sociedades hodiernas e como defende Gustavo Binenbojm eles sustentam o 

“Antissemitismo Estrutural” que precisa ser sempre desconstruído e desestruturado. 

(BINENBOJM, 2025, p. 171-200). 

Trata-se de um convite ao diálogo sincero e ao reconhecimento mútuo, evitando 

qualquer forma de perseguição ou contribuição para a destruição de um povo. A memória dos 

danos já ocorridos torna-se, assim, parte essencial da conversão histórica e espiritual que o 

documento propõe. No aniversário de 60 anos da Declaração, essa memória ainda se faz 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          72 

necessária, lembrando que o documento foi apenas o início de uma construção contínua de 

diálogo e reconciliação entre tradições de fé. 

Para aprofundar essa compreensão teológica, histórica e espiritual da Nostra Aetate, no 

que concerne a relação entre cristianismo e judaísmo, podemos organizar a reflexão, do 

parágrafo 4, em eixos fundamentais que permitem visualizar, de maneira estruturada, os 

elementos centrais do diálogo judaico-cristão. Esses eixos ajudam a esclarecer como o 

documento reconhece a herança comum entre as duas tradições, propõe uma conversão de 

mentalidade frente às culpas históricas, incorpora contribuições teológicas contemporâneas e 

relembra o percurso histórico das relações entre judeus e cristãos. A seguir, cada um desses 

aspectos é apresentado de forma articulada, evidenciando como juntos iluminam a permanência 

e a atualidade da Declaração conciliar. 

a. Fé em um Deus Único 

A fé, e sua manifestação, em um Deus único, conhecido nas Escrituras hebraicas como 

o Deus de Abraão, Isaac e Jacó, constitui o ponto de convergência entre judaísmo e cristianismo. 

Essa herança espiritual comum é reconhecida pela tradição cristã como parte inseparável de sua 

própria identidade religiosa, “apenas quando há consciência da herança em comum, é possível 

enxergar a razão mais profunda para a nova compreensão das relações católico-judaicas” 

(KOCH, 2019, p. 44). 

b. Aliança e Promessa 

A temática da aliança e da promessa expressa a continuidade entre o Antigo e o Novo 

Testamento. O apóstolo Paulo recorda essa relação em sua metáfora da oliveira: “não és tu que 

sustentas a raiz, mas a raiz que te sustenta” (Rm 11,17-18). A compreensão dessa dinâmica 

ilumina o reconhecimento de que o cristianismo não substitui o judaísmo, mas dele recebe sua 

seiva vital. Como observa Koch (2019, p. 45), “a relação de Israel com o Povo da Aliança faz 

parte da identidade e autocompreensão da Igreja”. Tal afirmação reforça que a fé cristã se 

enraíza na história de Israel e encontra nela a base de sua própria vocação salvífica. Assim, 

compreender a aliança é reconhecer a fidelidade de Deus ao seu povo e o vínculo permanente 

que une ambas as tradições de fé. 

c. Superação das Culpas e Horizonte Teológico 

A Nostra Aetate propõe uma releitura das relações entre as religiões à luz da fé e da 

razão teológica. Em consonância com essa perspectiva, o Concílio Vaticano II busca 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          73 

reconciliar-se com o passado e abrir novos caminhos de entendimento. Como afirma Koch 

(2019, p. 42), “o concílio visa superar as culpas num horizonte teológico”, destacando a 

dimensão espiritual e histórica desse processo. Além disso, o texto conciliar convida à 

construção de uma convivência baseada no reconhecimento das diferenças e na fidelidade às 

próprias tradições. Como observa Koch (2019, p. 47), “se judaísmo e cristianismo ficarem fiéis 

às suas respectivas convicções de fé e se respeitarem mutuamente nisso, sendo que assim se 

desafiam, eles podem prestar este serviço à fé do outro.” Essa afirmação reforça a ideia de que 

o diálogo autêntico não dilui identidades, mas as fortalece, permitindo que cada tradição 

contribua, a partir de sua própria fé, para o crescimento espiritual comum. 

d. Contribuições Teológicas Contemporâneas 

Teólogos contemporâneos ajudam a aprofundar essas ideias. João Paulo II, no histórico 

discurso na Sinagoga de Roma, afirma que “o povo da Antiga Aliança nunca foi repudiado por 

Deus, porque os dons e o chamado de Deus são irrevogáveis” (1999, p. 58), destacando a 

importância do respeito e da continuidade da aliança. Koch salienta que “Com a palavra-chave 

‘aggiornamento’ foi expressa a tarefa crucial de perceber, de forma sensível, os sinais dos 

tempos e interpretá-los à luz da fé” (2019, p. 19). Abraham Joshua Heschel enfatiza que 

“nenhuma religião é uma ilha” e “o isolacionismo religioso é um mito” (HESCHEL, 1966, p. 

7), pois judeus e cristãos partilham riscos, responsabilidades e desafios espirituais em um 

mundo profundamente interdependente. 

Nessa mesma direção, o cardeal Kurt Koch aprofunda a reflexão ao afirmar que a 

unidade dos cristãos e o diálogo com o povo judeu são expressões de uma mesma fidelidade 

divina. A Igreja e Israel caminham sob a mesma promessa, e é o Espírito Santo — verdadeiro 

ministro da unidade — quem conduz ambos na história da salvação. O ecumenismo, assim 

como o diálogo judaico-cristão, não é fruto de estratégia ou diplomacia, mas resposta à oração 

de Cristo citada em João 17,21 “para que todos sejam um”, mensagem estendida por Paulo na 

carta aos Efésios 2, 14 “de ambos os povos fez um só, tendo derrubado o muro da separação” . 

Como recorda o próprio cardeal, “tem ficado cada vez mais claro que o que nos une é maior do 

que o que nos separa” (KOCH, 2020). Dessa forma, reafirma que a unidade da única Aliança é 

o horizonte teológico que sustenta toda busca de comunhão. 

e. Histórico das Relações Judaico-Cristãs 

A história entre judeus e cristãos é marcada por muitos desencontros, momentos de 

desconfiança e até de dor. Durante séculos, faltou espaço para o reconhecimento daquilo que 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          74 

une as duas tradições: a fé no mesmo Deus e a herança espiritual de Abraão. O Concílio 

Vaticano II representou um ponto de virada ao reconhecer essa ligação e propor uma nova 

atitude de respeito e amizade. 

Desde então, o diálogo se tornou caminho de aproximação e aprendizado mútuo. 

Recordar o passado não é abrir antigas feridas, mas aprender com ele para que a fé seja vivida 

de modo mais autêntico e fraterno. A Nostra Aetate convida justamente a isso: olhar o outro 

como parceiro de fé, herdeiro da mesma promessa e testemunha do mesmo Deus que chama à 

unidade. 

Esse espírito de reconciliação continua vivo hoje. Um exemplo é o gesto do papa 

Francisco, que logo no início de seu pontificado enviou uma mensagem à comunidade judaica 

de Roma, expressando o desejo de fortalecer as boas relações entre católicos e judeus (GROSS, 

2019, p. 56-57). A atitude do Papa mostra que o diálogo não é apenas uma lembrança do 

passado, mas uma missão que continua no presente — construída na amizade, na confiança e 

na fé que ambos os povos compartilham. Tudo isto servirá como base e ponte para que judeus 

e cristãos, buscando viver e testemunhar sua fé, possam ao longo do próximo jubileu enfrentar 

juntos as novas questões teológicas atinentes  e resultantes do novo olhar de Nostra Aetate nº 

4.2 

Considerações Finais 

Os resultados desta pesquisa evidenciam que a Nostra Aetate revela como a experiência 

de fé vivida por judeus e cristãos converge em um mesmo princípio: o reconhecimento do Deus 

único, misericordioso e fiel à sua única Aliança. Apesar das diferenças históricas e teológicas, 

ambos os povos compartilham uma herança espiritual comum e são chamados a caminhar 

juntos na busca pela verdade e pela paz. 

Mais do que um marco histórico, a Nostra Aetate inaugura um novo modo de se 

relacionar com o outro — um convite à comunhão, à escuta e ao reconhecimento das raízes 

partilhadas. Revisitar o documento, especialmente neste ano em que completa sessenta anos, é 

redescobrir a fé como espaço de encontro e reconciliação, sustentada pelo amor de Deus que 

age na história humana. 

 

2 Para o jubileu de ouro de Nostra Aetate, a Comissão para as relações religiosas com o Judaísmo elencou e 

desenvolveu algumas dessas questões teológicas tais como: a universalidade da salvação em Jesus Cristo e a 

Aliança jamais revogada; o mandato de evangelizar da Igreja em relação ao judaísmo. (Cf.  Comissão da Santa Sé 

para as relações religiosas com o judaísmo. Porque os dons e o chamado de Deus são irrevogáveis, 2016). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          75 

A Nostra Aetate recorda que o cristianismo nasce do seio do povo judeu e que Jesus, 

Maria, os apóstolos e os primeiros discípulos eram filhos de Israel. Esse reconhecimento 

devolve ao cristianismo a consciência de sua origem e restaura um elo muitas vezes esquecido 

pela história.  A Bíblia reforça essa verdade: “Se a raiz é santa, também os ramos o são (...). 

Não te glories contra os ramos! Se te vanglorias, lembra-te de que não és tu que sustentas a raiz, 

mas é a raiz que te sustenta” (Rm 11,16). Reconhecer essa dependência é também um gesto de 

humildade diante das feridas causadas por séculos de distanciamento e incompreensão. 

O documento evidencia a fé compartilhada no Deus de Abraão, Isaac e Jacó, o mesmo 

Deus que se revela nas duas tradições. Essa consciência convida judeus e cristãos a viverem 

uma fidelidade comum, manifestada na busca conjunta pela justiça, pela paz e pela santidade.  

Como lembra Gross “o Novo Testamento está profundamente marcado por suas relações 

com o Antigo Testamento” (2019, p. 60). A revelação cristã, portanto, enraíza-se na fé de Israel 

e reconhece o mesmo Deus como origem e fim da história da salvação.  

Assim, a Nostra Aetate recorda que a experiência de fé que une judeus e cristãos 

ultrapassa fronteiras religiosas e se traduz em um testemunho comum de esperança, de 

reconciliação e de construção do Shalom. 

Um dos frutos mais significativos da Nostra Aetate é a rejeição clara e definitiva de toda 

forma de antissemitismo. O texto declara que “não se pode imputar aos judeus de hoje o que 

foi cometido na Paixão de Cristo” (NA,  n. 4), condenando qualquer perseguição religiosa.  

Esse reconhecimento corrige injustiças históricas e reafirma o compromisso da Igreja 

com a dignidade humana. A memória do sofrimento do povo judeu torna-se, assim, um 

chamado permanente à vigilância ética e à superação da intolerância. 

Inspirada nas cartas de São Paulo, especialmente em Romanos 9–11, a Nostra Aetate 

apresenta o “mistério de Israel” como parte do próprio mistério da salvação. O apóstolo recorda 

que os dons e o chamado de Deus são irrevogáveis, e que o povo da Aliança permanece amado 

por Deus.  

Essa visão teológica renova a esperança de que, no desígnio divino, judeus e cristãos 

caminham juntos na fidelidade à promessa, aguardando o cumprimento pleno do Reino de 

Deus. 

O diálogo entre judeus e cristãos, iniciado pelo Concílio, continua sendo uma missão 

essencial. Mais do que tolerância, ele exige escuta, reconhecimento e disposição para aprender 

com a fé do outro.  

A Nostra Aetate permanece atual ao lembrar que o diálogo não é ponto de chegada, mas 

caminho contínuo. É nessa experiência partilhada de fé no Deus único e misericordioso que 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          76 

ambos os povos se reencontram — não como tradições opostas, mas como filhos do mesmo 

Deus que chama todos à comunhão.  

Como recorda Miranda, “há sempre uma dependência do Novo em relação ao Antigo” 

(MIRANDA, 2015, p. 236). Assim, a Igreja reconhece que o Novo Testamento nasce da 

vivência de fé do Antigo, e que sua própria identidade se renova quando permanece fiel às suas 

raízes judaicas. 

Esta pesquisa teve como objetivo compreender de que forma a Nostra Aetate revela e 

valoriza uma experiência de fé comum entre judeus e cristãos, à luz do Concílio Vaticano II e 

de seu legado teológico. A análise bibliográfica e documental permitiu perceber que o 

documento não apenas reformula uma relação histórica, antes marcada por tensões e 

distanciamentos, mas a ressignifica como um encontro de fé e esperança, fundado na promessa 

de um mesmo Deus — o Deus de Abraão, Isaac e Jacó. 

O estudo demonstrou que a Nostra Aetate representa um verdadeiro marco de 

reconciliação. Ela convida cristãos e judeus a se reconhecerem não como rivais, mas como 

filhos da mesma promessa e herdeiros de um patrimônio espiritual comum, que atravessa 

séculos de história e permanece vivo na fé compartilhada. Ao recuperar a consciência das raízes 

judaicas do cristianismo, o documento devolve à Igreja sua própria memória espiritual, 

reafirmando que não há futuro autêntico de fé sem o respeito às origens que a sustentam. 

Sessenta anos após sua promulgação, a mensagem da Nostra Aetate conserva atualidade 

e força profética. Em um mundo ainda ferido por intolerâncias e divisões religiosas, ela recorda 

que o diálogo e a escuta são expressões concretas da fé — sinais da presença de Deus que une 

o que a história separou. A superação das culpas e o compromisso com a fraternidade não são 

apenas exigências morais, mas frutos da própria experiência de Deus que ambos os povos 

testemunham. 

Por fim, a pesquisa aponta para a necessidade de um aprofundamento contínuo do 

diálogo, sustentado pela memória viva da caminhada comum entre judeus e cristãos e pela 

fidelidade aos documentos e orientações da Igreja. Manter essa ligação é essencial para que a 

proposta original da Nostra Aetate — de reconciliação, reconhecimento mútuo e comunhão nas 

raízes da fé — se realize plenamente no presente. O caminho iniciado pelo Concílio ainda não 

se encerrou, permanecendo como um convite constante à conversão, à escuta e à redescoberta 

das fontes que alimentam a fé da Igreja. 

Assim, a Nostra Aetate continua sendo um convite perene à comunhão e à unidade 

espiritual, uma lembrança de que a verdadeira fé floresce quando se torna ponte de encontro, 

memória viva e testemunho de um mesmo Deus que chama todos à paz. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a04 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 66-77, jul/dez 2025          77 

Referências Bibliográficas 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. Nova edição, revista e ampliada. São Paulo: Paulus, 2002. 

BINENBOJM, Gustavo. Antissemitismo Estrutural. Rio de Janeiro: História real-Intrínseca, 

2025. 

CONCÍLIO VATICANO II. Nostra Aetate: declaração sobre a relação da Igreja com as 

religiões não cristãs. Cidade do Vaticano, 28 out. 1965. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html. Acesso em: 22 outubro de 25. 

COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO. Porque os dons e 

o chamado de Deus são irrevogáveis (Rm 11,29). Reflexões sobre as questões teológicas 

atinentes às relações Católico-Judaicas por ocasião dos 50º Aniversário de Nostra Aetate 4. 

Brasília: CNBB, 2016. 

GROSS, Fernando. 50 anos de Nostra Aetate (1965 – 2015): estreitando laços de estima e 

amizade. Judaísmo e Cristianismo. In: RIBEIRO, D. L.; RAMOS, M. S. (org.) Jubileu de 

Ouro do diálogo Católico-Judaico. Primeiros frutos e novos desafios. 2ª edição. São Paulo: 

CCDEJ; Fons Sapientiae, 2019. 

HESCHEL, Abraham Joshua. No Religion Is an Island. [S.l.: s.n.], 1966. Disponível em: 

https://ravblog.ccarnet.org/wp-content/uploads/2017/04/No-Religion-is-an-Island.pdf. Acesso 

em: 16 novembro de 25. 

JOÃO PAULO II. Discurso na Sinagoga de Roma, 13 abr. 1986. In: Documentos Pontifícios 

sobre o diálogo inter-religioso. São Paulo: Paulus, 1999. 

LUCIANI, Didier.  L´exégèse vétéro-testamentaire. Principes et réalités. Revue 

Théologique de Louvain, 56, 2025, p. 33-57. 

KOCH, Kurt. O ecumenismo vive do diálogo e do encontro. Entrevista concedida a Vatican 

News. Cidade do Vaticano, 3 jun. 2020. Disponível em: 

https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2020-06/cardeal-koch-ecumenismo-unidade-

cristaos.html. Acesso em: 6 novembro de 2025. 

KOCH, Kurt. Nostra Aetate - Bússola permanente do diálogo Católico-Judaico. In: 

RIBEIRO; RAMOS (org.) Jubileu de Ouro do diálogo Católico-Judaico. Primeiros frutos e 

novos desafios. 2ª edição. São Paulo: CCDEJ; Fons Sapientiae, 2019. 

MIRANDA, Manoel. As relações judeus-cristãos do primeiro século. 1. ed. Curitiba: 

Editora Prismas, 2015. 

SOBEL, Henry. Da resistência à reconciliação: o diálogo judaico-cristão no Brasil. Porto 

Alegre: EDIPUCRS, 2013. 

SCHMIDT, Gerson. Concílio Vaticano II: Os quatro documentos pilares de um edifício. 

Rádio Vaticana, 23 mar. 2016. Disponível em: 

https://www.archivioradiovaticana.va/storico/2016/03/23/conc%C3%ADlio_vaticano_ii_os_q

uatro_documentos_pilares_de_um_edif%C3%ADcio/br-1211888. Acesso em: 22 outubro de 

2025. 

 

 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://ravblog.ccarnet.org/wp-content/uploads/2017/04/No-Religion-is-an-Island.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2020-06/cardeal-koch-ecumenismo-unidade-cristaos.html
https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2020-06/cardeal-koch-ecumenismo-unidade-cristaos.html


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          78 

A IMPORTANCIA DA NOSTRA AETATE NA RELAÇÃO ENTRE 

JUDEUS E CRISTÃOS 

THE IMPORTANCE OF NOSTRA AETATE IN THE RELATIONSHIP 

BETWEEN JEWS AND CHRISTIANS 

 
Luciano José DIAS, Doutorando em Teologia bíblica pela PUC-SP, pós-graduado em práticas 

pedagógicas de ensino religioso e em Cultura Judaico-Cristã, História e Teologia pela 

Universidade UNIFAI - Assunção SP e membro do Grupo de Pesquisa TIAT. 

Cicero Gonsalves de MOURA, licenciado em Estudos Sociais pela Universidade Cruzeiro do 

Sul com especialização em Coordenação Pedagógica pela UFSCAR. 

Resumo 

O diálogo inter-religioso é a ferramenta central da declaração Nostra Aetate promulgada no Concílio 

Vaticano II, ela norteia a necessidade da valorização e reconhecimento das outras manifestações 

religiosas, como condição sine qua non para a convivência harmoniosa entre as diversas religiões. A 

declaração evidência a relevância da identificação das raízes judaicas no Cristianismo, incentivando a 

aproximação entre Judeus e Cristãos, depois de séculos de separação, sendo assim podemos evidenciar 

este movimento como um dos objetivos da Nostra Aetate. O presente artigo busca compreender os 

motivos que implicaram na cisão religiosa entre estes grupos, analisar as consequências deste 

distanciamento ao longo dos séculos, evidenciando o papel da Igreja na construção do sentimento 

antissemita ao longo da história, bem como destacar as contribuições do Concílio Vaticano II e 

sobretudo da declaração, que destaca um vínculo espiritual, entre ambas as tradições religiosas 

Palavras-chave: Cisão, Antissemitismo, Nostra Aetate, Diálogo, Inter-religioso. 

Abstract 

Interreligious dialogue is the central tool of the Nostra Aetate declaration, promulgated at the Second 

Vatican Council. It emphasizes the need to value and recognize other religious expressions as a sine qua 

non for harmonious coexistence among different religions. The declaration highlights the relevance of 

identifying Jewish roots in Christianity, encouraging rapprochement between Jews and Christians after 

centuries of separation. Thus, we can highlight this movement as one of the objectives of Nostra Aetate. 

This article seeks to understand the reasons that led to the religious split between these groups, analyze 

the consequences of this separation over the centuries, highlight the role of the Church in the 

development of anti-Semitic sentiment throughout history, and highlight the contributions of the Second 

Vatican Council and, above all, the declaration, which emphasizes a spiritual bond between both 

religious traditions. 

Keywords: Split, Antisemitism, Nostra Aetate, Dialogue, Interreligious. 

 

 E-mail: lucianojdias@gmail.com 
 E-mail: mouracicero2016@gmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          79 

Introdução 

Promulgada em 28 de outubro de 1965, pelo Concílio Vaticano II a Declaração Nostra 

Aetate, constitui um marco decisivo no processo de reconhecimento e estabelecimento de 

vínculos entre diferentes denominações religiosas, entre elas judeus e cristãos. Durante séculos 

de distanciamento, marcado por tensões, preconceitos e episódios de hostilidades, muitas vezes 

impulsionados por interpretações teológicas que reforçavam esta cisão. 

Jules Isaac argumenta que o antijudaísmo cristão está inserido em um contexto 

histórico-teológico que procura entender a origem da intolerância religiosa contra os judeus na 

tradição cristã. Ele evidencia que, desde os primeiros séculos da era cristã, algumas 

interpretações dos textos bíblicos foram feitas de modo a culpar o povo judeu de forma coletiva 

pela morte de Jesus, fortalecendo a chamada “doutrina do deicídio”. Como podemos observar 

na citação a seguir. 

Uma vez que o povo judeu, como um todo, mostrava-se irredutível, tornava-

se necessário, para a edificação dos fiéis e a conquista dos gentios, que o povo 

judeu como massa fosse mau, fundamentalmente mau, indigno, carregado de 

crime, de opróbrio e de maldição. E uma vez que isso se tornava necessário, 

tornava-se verdadeiro, de uma verdade teológica, excedendo infinitamente a 

verdade histórica e, se preciso fosse apagando. (ISAAC,1999, p. 169) 

De acordo com Jules Issac, essa construção teológica serviu como base ideológica para 

o afastamento social, marginalização e perseguição dos judeus ao longo da história do 

cristianismo. A continuidade dessa narrativa demonstra não só aspectos religiosos, mas também 

políticos e culturais, expondo como as interpretações teológicas podem afetar as relações entre 

comunidades e justificar comportamentos hostis e até de exclusão social. Portanto, a reflexão 

de Jules Isaac é fundamental tanto para entender os processos históricos do antijudaísmo quanto 

para apoiar os esforços atuais de diálogo inter-religioso e reconciliação histórica. 

Sendo assim, a Declaração representa uma mudança no paradigma, ao propor uma 

releitura das relações da Igreja Católica com as religiões não cristãs, enfatizando a necessidade 

de superar atitudes de intolerância historicamente enraizadas. 

A importância deste documento não reside apenas em seu valor doutrinal, mas também 

em seu impacto histórico, cultural e inter-religioso, tornando-se ponto de partido para o diálogo. 

Assim, compreender a relevância da Nostra Aetate significa analisar tanto sua dimensão 

teológica quanto seu papel na construção de novas formas convivência entre judeus e cristão. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          80 

A Religião Cristã e suas Raízes Judaicas 

Jesus de Nazaré nasceu e viveu em um contexto completamente judeu, no qual as 

práticas, crenças e tradições nortearam sua vida, vivenciando as leis e tradições judaicas, como 

a Páscoa, a circuncisão, a observância do Shabat. 

Entender Jesus em seu contexto judaico é fundamental para o trabalho de Philippe 

Haddad. De acordo com o autor, Jesus não veio para abolir a Torah, mas para revitalizar seu 

significado interno, estando completamente integrado à tradição de Israel, “a Torah corria em 

suas veias, no seu sangue, sobre os seus lábios” (2015, p. 21). 

Haddad também destaca que suas ações, desde o nascimento até a realização de festas e 

leituras litúrgicas, confirmam sua adesão à tradição judaica (2015, p. 19-20). Ademais, a 

utilização de parábolas no estilo rabínico, semelhantes aos meshalim da literatura rabínica, 

enfatiza que seu ensino não se desvinculou da tradição, mas a aprofundou: “Imerso nessa 

tradição de Israel, Jesus preconizou o חידוש, a ‘renovação do sentido” (2015, p. 22). 

Além disso, o autor coloca várias parábolas em contextos litúrgicos, como a da figueira 

em período pascal, e aponta semelhanças textuais com a Mishná, como a analogia entre os 

quatro tipos de solo na parábola do semeador e os quatro tipos de alunos (2015, p. 124-128). 

Assim, Haddad mostra que Jesus deve ser visto como um mestre judaico, cujos ensinamentos 

estão completamente integrados nas práticas, na linguagem e na espiritualidade do Judaísmo 

do século I. 

Os primeiros cristãos, como os apóstolos, acreditavam que Jesus era o Messias 

prometido pelas Escrituras judaicas. O Cristianismo compartilha com o Judaísmo muitas 

tradições e fundamentos; entre eles, a principal é a Torah (os cinco primeiros livros do primeiro 

Testamento), sendo as profecias judaicas, de Isaías e Jeremias, que são compreendidas pelos 

cristãos como predições que se cumprem na figura de Jesus.  

Nos primeiros anos após a morte de Jesus, os seguidores de Cristo ainda seguiam as 

tradições judaicas.  Inicialmente o movimento cristão era visto como uma seita interna ao 

judaísmo, com seus seguidores frequentando o Templo e praticando todas as tradições judaicas. 

O distanciamento entre Cristianismo e Judaísmo não ocorreu instantaneamente, mas 

progressivamente, espelhando um complexo processo histórico. O historiador Flávio Josefo 

descreve Jesus como um “homem sábio” (1956, Livro 18, capítulo 3.), afirmando que ele atraiu 

seguidores no Judaísmo. 

Outro fato que corrobora este distanciamento é retratado no Concílio de Jerusalém, 

descrito em Atos dos Apóstolos (15,1-35), demonstra que a distinção entre Cristianismo e 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          81 

Judaísmo não foi imediata. A reunião foi convocada para debater se os gentios convertidos 

deveriam cumprir totalmente a Lei judaica, incluindo a circuncisão.  

Em meio ao concílio, Pedro e Tiago debateram a necessidade de determinar a Lei aos 

convertidos, como observarmos no versículo a diante “Com efeito, pareceu bem ao Espírito 

Santo e a nós não vos impor nenhum outro peso além destas coisas indispensáveis” (At 15,28). 

Decidiu-se então que os gentios deveriam seguir algumas normas essenciais, demonstrando que 

os primeiros cristãos buscavam equilibrar sua identidade judaica com a expansão para os não-

judeus.  

Desta forma, à medida que se consolidavam diferenças teológicas, sociais e culturais. 

Como ressalta Heschel, “judeus e cristãos compartilham uma memória espiritual comum, 

enraizada na Escritura e na aliança com Deus” (1976, p. 45), evidenciando que os primeiros 

adeptos de Jesus estavam ligados à tradição judaica.  Apenas com o passar do tempo, à medida 

que o Cristianismo se difundiu entre os gentios e incorporou práticas próprias, conseguiu se 

firmar como uma religião distinta. 

A expansão do cristianismo para além dos territórios judaicos produziu novas tensões. 

A doutrina sobre a natureza de Cristo promoveu uma cisão entre judeus e cristãos, 

particularmente em relação à compreensão da divindade de Jesus e sua ressurreição. Como 

afirma Sanders “O ponto decisivo de separação entre o judaísmo e o cristianismo foi a questão 

da pessoa de Jesus: para os cristãos, Ele é o Messias e Filho de Deus; para os judeus, essa 

identificação era inaceitável, pois comprometia a unicidade divina afirmada na Torá”. (2003, 

p. 45). As distintas formas de reconhecer a Cristo, ampliou ainda mais a cisão entre as doutrinas 

religiosas. 

A cristologia anunciada por Santo Agostinho e os padres da Igreja no início do 

Cristianismo alicerçou sua base teológica como uma religião separada do Judaísmo. Adotando 

dogmas como a Trindade, fundamento incompatível e inaceitável a tradição judaica. Essa 

distinção entre as duas religiões é evidenciada por Heschel quando afirma, “A concepção cristã 

da Trindade, que reconhece em Deus três pessoas distintas — Pai, Filho e Espírito Santo —, é 

absolutamente incompatível com a fé judaica, cuja profissão central é a unidade indivisível de 

Deus” (2000, p, 112).  

A partir da leitura teológica e histórica distorcida, difundiu-se a ideia de que os judeus 

eram coletivamente responsáveis pela morte de Jesus (o chamado "deicídio"). Esse argumento 

teve grande influência na teologia cristã durante séculos, gerando ressentimento e hostilidade, 

tornando-se um dos maiores fatores para o antissemitismo ao longo da história, como afirma 

Kertzer, “Ao longo da história cristã, desenvolveu-se a noção de que o povo judeu como um 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          82 

todo era culpado pela morte de Jesus, criando a base teológica para o preconceito e a 

perseguição aos judeus” (2001, p. 34) 

Por consequência, ocorreram vários ataques aos judeus em diferentes locais da Europa 

principalmente durante as cruzadas. Cristãos cruzados, movidos pelo anseio de "purificar" a 

terra e a fé cristã, começaram a atacar comunidades judaicas, especialmente nas regiões do 

Império Germânico. 

Ao longo das Cruzadas, a Igreja não apenas permitiu, mas também incentivou a 

violência contra os judeus, caracterizando-os como "infiéis" e "hereges". Embora ela não tenha 

apoiado oficialmente os massacres, a violência foi justificada em nome da proteção da fé em 

Cristo, mesmo sem endossar oficialmente os massacres, a violência foi legitimada em prol da 

proteção da fé cristã, como aponta FALBEL:  

Os massacres contra os judeus ashkenazim na Primeira Cruzada, 

especialmente na região da Renânia, resultaram em uma completa 

reinterpretação por parte das comunidades judaicas sobre sua relação com o 

cristianismo e sua identidade religiosa. (1997, p. 45) 

A perseguição aos judeus envolveu acusações de blasfêmia, falsificação de hóstias e 

conspiração contra cristãos. Os judeus, eram continuamente acusados de interferir na sociedade 

cristã ou de realizar ações ofensivas e/ou contrárias à fé católica, o que levaria a retaliações por 

parte da Santa Sé, como intervenções sociais que limitavam seus direitos. Essa expansão do 

alcance da Inquisição reflete como a instituição religiosa consolidou mecanismos de controle 

social e doutrinário, utilizando a autoridade eclesiástica para punir aqueles considerados 

ameaças à ortodoxia cristã.   

A Inquisição, estabelecida formalmente no século XII pela Igreja Católica, 

inicialmente visava combater hereges dentro do cristianismo, mas, ao longo 

do tempo, suas práticas e tribunais também passaram a visar judeus, 

muçulmanos e outros grupos considerados desviantes, sendo instrumentos de 

controle religioso e social que legitimavam perseguições e discriminações.” 

(LE GOFF, 2003, p. 312-314). 

Durante os séculos XIV e XV, devido à perseguição promovida pela Inquisição, muitos 

judeus foram obrigados a receber o batismo cristão, especialmente na Península Ibérica. 

Como afirma BENSON, “Nos séculos XIV e XV, a Inquisição não apenas perseguia 

hereges cristãos, mas também pressionava judeus a se converterem ao cristianismo, muitas 

vezes sob ameaça de morte ou confisco de bens, resultando em batismos forçados em larga 

escala na Península Ibérica” (2001. p. 78-80). 

Contudo, havia suspeitas de que muitos convertidos, conhecidos como cristãos-novos, 

continuavam secretamente praticando rituais judaicos, o que gerou desconfiança social, tensões 

religiosas e a criação de comunidades clandestinas que persistiram por séculos. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          83 

Um fato a ser destaco, foi a expulsão dos judeus que viviam na Espanha em 1492, o 

Edito de Alhambra, decretado pelos reis católicos Isabel de Castela e Fernando de Aragão, foi 

um exemplo trágico da força da inquisição na Europa. O decreto determinava que os judeus se 

convertessem ao cristianismo, caso não deveriam deixar os reinos espanhóis, que buscavam 

uma unificação religiosa e política. 

O decreto de 1492, conhecido como Édito de Alhambra, ordenou a expulsão 

dos judeus da Espanha sob pena de morte, um ato que marcou de forma trágica 

a história da comunidade judaica ibérica e demonstrou a intolerância religiosa 

promovida pelos monarcas católicos. (BENTLEY, 2001, p. 211) 

Este fato evidencia como o sectarismo religioso foi legitimado da pela Inquisição 

manifestando-se de forma drástica, interferindo direta e profundamente na vida social, 

econômica e cultural das diversas comunidades judaicas. 

Tendo como justificativa oficial a busca pela "purificação religiosa", obrigando os 

judeus a se converterem ao cristianismo ou a abandonar o país. Em 1497, Portugal adotou a 

mesma política. A ideia de que a presença dos judeus ameaçava a "pureza" da fé cristã 

alimentou a perseguição. Embora a alegação da perseguição fosse a fé, a história confirma que 

as questões políticas e econômicas eram o principal motivo dessas perseguições.  

Ao longo da Idade Média, os judeus e cristãos foram gradualmente se afastando. Em 

diversos locais, judeus foram obrigados a residir em áreas segregadas, conhecidas como 

judarias, a vestir roupas que os identificassem facilmente, como o chapéu amarelo ou a roda de 

ouro, além de enfrentarem restrições em relação à liberdade de movimento, ao acesso a cargos 

públicos, e além disso, estavam sujeitos a impostos elevados. 

As perseguições aos judeus durante a Idade Média geraram um legado de desconfiança 

e animosidade que persistiu por séculos. As práticas teológicas, jurídicas e políticas que 

marginalizavam os judeus foram afetadas por esse antissemitismo medieval, assim como as 

atitudes sociais.  

Nesse período, a relação entre judeus e cristãos se desgastou significativamente, 

resultando em uma divisão teológica, social e política que perdurou até o século XX. A 

deterioração das relações entre judeus e cristãos deve ser compreendida à luz da reflexão de 

Abraham Joshua Heschel, que reconhece que ambos os grupos partilham uma origem espiritual 

comum, mas que, ao longo da história, essa fraternidade se desfez em razão de mal-entendidos 

teológicos e atitudes de exclusão mútua.  

A longa história de tensões entre judeus e cristãos, marcada por diferenças 

teológicas, perseguições sociais e exclusões políticas, consolidou uma divisão 

que se manteve ao longo dos séculos, desde a Idade Média até o século XX. 

(HESCHEL, 2004, p. 123-125) 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          84 

A consequência foi uma divisão teológica, social e política que perdurou por séculos, 

alimentada por uma teologia de substituição e pela marginalização do povo judeu. Heschel 

afirma, que a superação dessa herança histórica necessita de reencontro da fé e da reverência 

diante do mesmo mistério divino, reconhecendo a dignidade e a manutenção da aliança de Deus 

com Israel (2000. p. 112). 

É importante destacar que o movimento protestante, que começou com Martinho Lutero 

em 1517, constitui um marco significativo na história da Igreja e na relação entre cristãos e 

judeus. Inicialmente, Lutero teve uma visão positiva dos judeus, esperando que se convertessem 

ao protestantismo. Durante esse tempo, o reformador tinha a convicção de que, uma vez livres 

dos abusos do papado e da superstição, os judeus aceitariam o Evangelho de forma espontânea. 

Contudo, após a recusa judaica em aceitar sua pregação, Lutero expressa profunda 

decepção e transforma sua esperança em ódio teológico. No escrito, “Dos judeus e suas 

mentiras”, ele escreve de modo violento: “As sinagogas devem ser queimadas, e o que não se 

queimar deve ser coberto com terra, de modo que ninguém mais veja pedra ou cinza delas” 

(LUTERO, 1543, p. 223). 

Em outro trecho, chega a declarar: “Devemos expulsá-los de nosso país para sempre, 

pois eles são uma carga intolerável” (LUTERO, 1543, p. 226). Essas indagações evidenciam o 

antissemitismo religioso, substituindo a preocupação missionária inicial por uma teologia do 

desprezo. 

Desse modo, as próprias palavras de Lutero demonstram essa passagem de uma 

expectativa evangelizadora para um discurso abertamente persecutório, que teria consequências 

duradouras na tradição cristã europeia, servindo de fundamento ideológico para posteriores 

manifestações de antijudaísmo. 

Em sua obra “Dos judeus e suas mentiras" (1543), Lutero proferiu severas críticas aos 

judeus, alegando que eles eram adversários de Cristo e da Igreja. Ele chegou a propor ações 

violentas contra os judeus, como demolir suas sinagogas e impedir que ocupassem 

determinados empregos e posições. Como evidencia-se na citação abaixo. 

Devemos queimar as sinagogas deles e tudo o que possuem; devemos destruir 

suas casas e obrigá-los a trabalhar, como fazem os ciganos. Se isso não for 

suficiente, devemos expulsá-los para sempre do país. Eles são uma carga 

pesada, uma praga e uma desgraça para nós. (LUTERO, 1989, p. 233) 

Essa afirmação de Lutero demonstra a mudança drástica de sua atitude em relação aos 

judeus ao decorrer de sua vida. A princípio, ele pensava que a reforma cristã poderia conduzir 

os judeus à conversão (conforme expresso em textos de 1523), porém, diante da recusa judaica, 

passou a adotar uma postura de hostilidade explícita. Essa atitude, ao longo da história, 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          85 

contribuiu para a marginalização social e religiosa dos judeus por séculos, evidenciando como 

a decepção teológica pode evoluir para o ódio institucionalizado. 

Apesar de algumas comunidades protestantes, como as influenciadas pelo humanismo, 

terem uma perspectiva mais positiva em relação aos judeus, a Reforma em geral acabou por 

intensificar o ódio aos judeus, tanto na Alemanha quanto em diversas regiões da Europa. A 

divisão da Igreja Católica e o aparecimento das novas igrejas protestantes não trouxeram 

mudanças na percepção dos judeus, que continuaram sendo marginalizados. 

Foram forçados a viver em áreas segregadas, como os guetos, nas principais cidades 

italianas, como Veneza e Roma. O primeiro gueto foi estabelecido em Veneza em 1516 

denominado Ghetto Nuovo, sua implantação foi determinada pelo governo da República Velha 

de Veneza, com o objetivo de monitorar a presença judaica na cidade. Isso implicava que, 

embora houvesse algumas oportunidades econômicas e sociais, os judeus eram continuamente 

segregados e excluídos da sociedade cristã mais ampla. Como podemos verificar na citação 

abaixo. 

O primeiro gueto oficial da Europa foi estabelecido em Veneza em 1516, 

conhecido como Ghetto Nuovo. Sua criação foi determinada pelo governo da 

República de Veneza, que buscava controlar a presença judaica na cidade, ao 

mesmo tempo em que se beneficiava economicamente das atividades 

comerciais e financeiras desempenhadas pelos judeus (STOW, 1986; MILLS, 

2001). 

Ou: 

O Senado da Sereníssima República de Veneza emitiu um decreto em 29 de 

março de 1516 confinando os judeus presentes na cidade a um recinto 

separado, segregando-os do restante da população e marcando o 

estabelecimento do primeiro gueto da Itália e da Europa. (GHETTO 

VENEZIA, 2025) 

A denominação gueto provavelmente surge do termo italiano “geto”, que faz referência 

as áreas onde ocorriam a fundição de ferro nos arredores de Veneza, nelas as comunidades 

judaicas foram circunscritas e impedidas de circularem livremente, vivendo sobre rígido 

monitoramento. 

Esta forma de confinamento urbano, foi utilizada como alusão para outros guetos na 

Europa nos séculos seguintes, sendo referência na segregação social e religiosa do povo judeu 

posteriormente. 

A Revolução do Nostra Aetate (1965) e o Contexto Histórico do Concílio Vaticano II 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          86 

O Concílio Vaticano II, convocado pelo Papa João XXIII em 1959 e finalizado por seu 

sucessor, Papa Paulo VI, em 1965, foi um marco significativo na trajetória da Igreja Católica.  

O objetivo do Concílio Vaticano II foi atualizar a Igreja ("aggiornamento")1, 

adaptando-a às realidades do mundo moderno sem romper com a tradição, para promover a fé 

católica, renovar os costumes, e melhorar a adaptação da disciplina eclesiástica à sociedade 

atual. Ele também buscou promover a participação dos leigos e o diálogo com o mundo, para 

que a Igreja pudesse anunciar o Evangelho de forma mais eficaz e estar a serviço do Reino de 

Deus (CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 4).  

O objetivo do Concílio era atualizar a Igreja, conforme as palavras do Papa Rocalli: 

descer "ao tempo presente" com o "remédio da misericórdia mais do que o da severidade". 

(LOMONACO, 2022). 

Um de seus desafios era fomentar o ecumenismo e marcar o início de um longo caminho 

de retorno a suas raízes, além lidar com os desafios do mundo contemporâneo. 

Uma das principais metas do Concílio foi o diálogo inter-religioso, com o objetivo de 

fomentar a paz e o entendimento entre as diferentes religiões e principalmente com o Judaísmo. 

Promulgado em 28 de outubro de 1965, a Declaração Nostra Aetate refletiu diretamente essa 

intenção, particularmente no que se refere à relação da Igreja com o judaísmo. 

Uma das afirmações mais significativas da Nostra Aetate foi a negação da acusação de 

"deicídio", que sustentava que todos os judeus, enquanto povo, eram culpados pela morte de 

Jesus. Ela deixa claro que essa culpa não poderia ser atribuída nem aos judeus da época de Jesus 

nem aos judeus contemporâneos, afirmando que a maioria dos judeus não foi responsável pela 

morte de Cristo.  

Ainda que as autoridades dos judeus e os seus sequazes urgiram a condenação 

de Cristo à morte (13) não se pode, todavia, imputar indistintamente a todos 

os judeus que então viviam, nem aos judeus do nosso tempo, o que na Sua 

paixão se perpetrou. E embora a Igreja seja o novo Povo de Deus, nem por 

isso os judeus devem ser apresentados como reprovados por Deus e malditos, 

como se tal coisa se concluísse da Sagrada Escritura. Procurem todos, por isso, 

evitar que, tanto na catequese como na pregação da palavra de Deus, se ensine 

seja o que for que não esteja conforme com a verdade evangélica e com o 

espírito de Cristo... 

De resto, como a Igreja sempre ensinou e ensina, Cristo sofreu, 

voluntariamente e com imenso amor, a Sua paixão e morte, pelos pecados de 

todos os homens, para que todos alcancem a salvação. O dever da Igreja, ao 

pregar, é, portanto, anunciar a cruz de Cristo como sinal do amor universal de 

Deus e como fonte de toda a graça” (CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 4) 

 

1 Grifo nosso. 

https://www.google.com/search?q=aggiornamento&sca_esv=d39ac736e437527b&ei=EkbyaNXRCdvF5OUPwZ-wMA&ved=2ahUKEwjZw8e2rauQAxVlGLkGHYQgJnoQgK4QegQIARAD&uact=5&oq=qual+o+objetivo+do+concilio+vaticano+II+segundo+o+vaticano+news&gs_lp=Egxnd3Mtd2l6LXNlcnAiP3F1YWwgbyBvYmpldGl2byBkbyBjb25jaWxpbyB2YXRpY2FubyBJSSBzZWd1bmRvIG8gdmF0aWNhbm8gbmV3c0iqVVDIBli7SXABeACQAQGYAd4MoAG3OKoBDTAuOS41LjYtMS4yLjG4AQPIAQD4AQGYAg6gAqIswgIKEAAYsAMY1gQYR8ICBhAAGBYYHsICCBAAGIAEGKIEwgIFEAAY7wXCAgUQIRigAZgDAIgGAZAGCJIHDTEuNi4zLjEuNi0xLjKgB_YzsgcNMC42LjMuMS42LTEuMrgHgyzCBwcyLTkuNC4xyAdh&sclient=gws-wiz-serp&mstk=AUtExfDA1LUYSGQWFQXWeoestP1BJq-5r3I7fj61aUpEIXJ3WWKngLsDQ6o3YPDwf0jln4yNKFFJcra98KcsDPeeTGg45sMw0WtOthQLOFUieUFGn_qz1GuY8A6qaXA6-Fv8WsU&csui=3


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          87 

O documento reiterou e reitera que o cristianismo tem profundas origens no judaísmo, 

enfatizando que Jesus, seus apóstolos e os primeiros cristãos eram judeus. “Sondando o mistério 

da Igreja, este sagrado Concílio recorda o vínculo com que o povo do Novo Testamento está 

espiritualmente ligado à descendência de Abraão” (CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 4). 

Além disso, a declaração Nostra Aetate destacou a relevância da Bíblia Hebraica 

(Antigo Testamento) para os cristãos, enfatizando a profunda conexão entre as duas religiões. 

A declaração Nostra Aetate manifestou apoio ao povo judeu, condenando a 

discriminação religiosa e racial contra eles. O documento enfatizou que, apesar das diferenças 

teológicas significativas entre o cristianismo e o judaísmo, ambos têm um patrimônio espiritual 

comum. 

Com efeito, a Igreja de Cristo reconhece que os primórdios da sua fé e eleição 

já se encontram, segundo o mistério divino da salvação, nos patriarcas, em 

Moisés e nos profetas. Professa que todos os cristãos, filhos de Abraão 

segundo a fé (6), estão incluídos na vocação deste patriarca e que a salvação 

da Igreja foi misticamente prefigurada no êxodo do povo escolhido da terra da 

escravidão. A Igreja não pode, por isso, esquecer que foi por meio desse povo, 

com o qual Deus se dignou, na sua inefável misericórdia, estabelecer a antiga 

Aliança, que ela recebeu a revelação do Antigo Testamento e se alimenta da 

raiz da oliveira mansa, na qual foram enxertados os ramos da oliveira brava, 

os gentios (7). Com efeito, a Igreja acredita que Cristo, nossa paz, reconciliou 

pela cruz os judeus e os gentios, de ambos fazendo um só, em Si mesmo (8). 

(CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 4) 

 

Além disso, a Igreja, que reprova quaisquer perseguições contra quaisquer 

homens, lembrada do seu comum património com os judeus, e levada não por 

razões políticas, mas pela religiosa. caridade evangélica. deplora todos os 

ódios, perseguições e manifestações de anti-semitismo, seja qual for o tempo 

em que isso sucedeu e seja quem for a pessoa que isso promoveu contra os 

judeus. (CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 4)  

O documento apresenta caminhos para conduzir o diálogo nas relações judaico-cristãs, 

além de indicar o diálogo com outras religiões, como o Islamismo, o Hinduísmo e o Budismo.  

Hoje, que o género humano se torna cada vez mais unido, e aumentam as 

relações entre os vários povos, a Igreja considera mais atentamente qual a sua 

relação com as religiões não-cristãs. E, na sua função de fomentar a união e a 

caridade entre os homens e até entre os povos, considera primeiramente tudo 

aquilo que os homens têm em comum e os leva à convivência. (CONCÍLIO 

VATICANO II, 1965, n. 1)  

Por meio do Concílio, a Igreja Católica começou a adotar uma postura mais reflexiva a 

respeito dos “laços comuns da humanidade e da inquietação religiosa do homem” incentivando 

o diálogo com outras tradições religiosas, reconhecendo sua dignidade e buscando fomentar a 

paz. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          88 

A Igreja católica nada rejeita do que nessas religiões existe de verdadeiro e 

santo. Olha com sincero respeito esses modos de agir e viver, esses preceitos 

e doutrinas que, embora se afastem em muitos pontos daqueles que ela própria 

segue e propõe, todavia, reflectem não raramente um raio da verdade que 

ilumina todos os homens. No entanto, ela anuncia, e tem mesmo obrigação de 

anunciar incessantemente Cristo, «caminho, verdade e vida» (Jo. 14,6), em 

quem os homens encontram a plenitude da vida religiosa e no qual Deus 

reconciliou consigo todas as coisas (4). (CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 

1) 

A Declaração Nostra Aetate foi um marco na retomada da relação da Igreja com o 

Judaísmo. Ela é o caminho para curar as feridas abertas por séculos de hostilidades entre a Igreja 

Católica e o Judaísmo. Com ela, a Igreja começou uma nova etapa na relação e reconhecimento 

do judaísmo, dando um passo significativo para retificar as injustiças históricas cometidas ao 

longo dos séculos. 

Depois da promulgação da Declaração, a Igreja Católica começou a implementar 

diversas ações para estreitar os laços com as comunidades judaicas. Entre essas iniciativas estão 

o reconhecimento do Dia de Luto pelos Judeus na liturgia católica, a visita histórica do Papa 

João Paulo II à Sinagoga de Roma em 1986 e outros atos de reconciliação. 

A Nostra Aetate encorajou a Igreja Católica a procurar um entendimento mais profundo 

e respeitoso com as demais religiões, como o Islamismo e o Hinduísmo, essa abertura 

representou um convite ao diálogo pacífico e ao respeito recíproco. 

A Declaração foi recebida como uma mudança positiva dentro da Igreja, sobretudo entre 

os clérigos e teólogos que advogavam por uma maior abertura e reconciliação com o mundo 

contemporâneo. O documento foi considerado um avanço significativo na relação judaico-

cristã, na luta contra o antissemitismo e um meio de fomentar a paz religiosa. 

O que nós, Judeus, aprendemos de vós, Cristãos, durante esses últimos 50 

anos? 

Que a Igreja Católica, mas também as Igrejas protestantes, os eminentes 

membros das Igrejas ortodoxa e anglicana, decidiram reatar com as fontes e 

valores judaicos inscritos no coração da identidade de Jesus e dos apóstolos. 

Num caminhar, do qual a sinceridade foi comprovada, a Igreja efetuou uma 

reviravolta decisiva, de alcance teológico. Doravante através dela, o povo 

judeu não é mais tido como responsável pela morte de Jesus; a fé cristã não 

anula e nem substitui a Aliança realizada entre Deus e o povo de Israel; o 

antijudaísmo, que frequentemente acalentou o antissemitismo e que, outrora, 

alimentou o ensinamento doutrinal; o povo judeu não é mais considerado povo 

banido; e o Estado de Israel é doravante reconhecido pelo Vaticano.  

Este retorno não é só para nós Judeus, uma feliz tomada de consciência. Ele 

testemunha também uma capacidade extraordinária a ser avaliada em nome 

dos mais fundamentais valores religiosos e éticos. Nisto ele santifica o nome 

de Deus, forja para sempre o respeito e constitui um precedente de caráter 

exemplar para todas as religiões e convicções espirituais do planeta. 

(RIBEIRO; RAMOS, 2017, p. 81-82). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          89 

A Nostra Aetate foi recebida com alívio e esperança pela maioria da comunidade 

judaica. Mais tarde, o Papa João Paulo II continuou a fomentar um contato histórico com os 

judeus, declarando a profunda dor da Igreja pelo que lhes foi imposto durante a segunda guerra 

mundial pela Shoah e pedindo desculpas ao povo judeu pelas barbaridades sofridas. 

... o Papa João Paulo II afirmou repetidamente que o antissemitismo é “um 

pecado contra Deus e a humanidade”. No Muro ocidental de Jerusalém recitou 

a seguinte oração: Deus de nossos pais, Tu que escolhestes Abraão e seus 

descendentes para trazer o Teu Nome às Nações. Estamos profundamente 

entristecidos com o comportamento daqueles que, ao longo da história, 

causaram sofrimentos aos Teus filhos e, pedindo o Teu perdão”, desejamos 

comprometer-nos à fraternidade genuína com o povo da Aliança. (RIBEIRO; 

RAMOS, 2017, p. 72). 

A Igreja foi convidada a demonstrar um novo respeito pelas tradições judaicas e evitar 

o uso de linguagem antissemita em suas pregações e orações. 

As gerações de católicos que cresceram após a promulgação da Declaração Nostra 

Aetate experimentaram um contexto teológico significativamente mais receptivo e respeitoso 

em relação aos judeus. O documento da Santa Sé serviu como uma base para o futuro dos 

encontros e entendimentos, o diálogo entre judeus e cristãos passou a ser incentivado e desejado 

pela Igreja. 

Em 30 de outubro de 1989, a Comissão para o ecumenismo e o diálogo da 

Conferência dos Bispos Italianos proclamava o “Dia do diálogo judaico-

católico”. Esta jornada foi lançada com o espírito de “aprofundar o diálogo 

através de um maior conhecimento recíproco, superar os preconceitos, 

redescobrir os comuns valores bíblicos e criar iniciativas comuns para a 

justiça, a paz e a salvaguarda da criação e, se possível, trocar visitas”. A data 

que antecede a Semana de Oração pela Unidade dos Cristãos não é casual, 

significa “a distinção que o diálogo com os judeus deve ter com relação ao 

ecumenismo, mas ao mesmo tempo a atenção aos valores comuns, 

principalmente fundados na Bíblia, que judeus e cristãos compartilham. 

(VATICAN NEWS, 2021)  

Além de suas consequências no diálogo inter-religioso, teve um efeito importante na 

forma como o antissemitismo foi tratado na sociedade. A partir de 1965, países e organizações 

internacionais começaram a avaliar e condenar práticas discriminatórias contra os judeus, 

contribuindo para o surgimento de um movimento global em prol da tolerância religiosa e da 

convivência pacífica, como: a Declaração Nostra Aetate, A semana de oração pela unidade dos 

cristãos, o dia do Diálogo Judaico cristão, as visitas dos Papas João Paulo II (em 2000), e 

Francisco (em 2014), os textos e trabalhos científicos desenvolvidos pelo Centro Cristão de 

Estudos Judaicos só para citar alguns exemplos . 

A Nostra Aetate é um documento essencial para a Igreja Católica, que procurava uma 

nova perspectiva sobre sua conexão com suas raízes judaicas. Nos anos iniciais, após a 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          90 

promulgação do documento, as mudanças sugeridas foram implementadas de forma gradual. A 

nova posição foi recebida com entusiasmo por muitos membros da Igreja, apesar de alguma 

resistência. O trabalho ainda não acabou, é importante fazer este e outros documentos serem 

conhecidos para que a caminhada em direção ao diálogo, ao respeito e a paz se solidifique. 

Essa declaração abriu caminho para o início de reuniões e diálogos oficiais entre 

representantes da Igreja Católica e líderes judaicos. Os primeiros exemplos incluem reuniões e 

conferências além do incentivo da Igreja para que os católicos adotem atitudes mais respeitosas 

e solidárias. Um dos marcos importantes na história do diálogo inter-religioso foi o Concílio 

Vaticano II, realizado pela Igreja Católica Romana entre 1962 e 1965. Além disso, líderes 

religiosos como Mahatma Gandhi, Martin Luther King Jr., Madre Teresa, Papa Francisco, entre 

outros, desempenharam papéis fundamentais na promoção do diálogo e da cultura da paz. 

O Papa Paulo VI teve um papel fundamental na aplicação das orientações do documento, 

fortalecendo a dedicação ao diálogo entre as religiões. A partir desse ponto, papas subsequentes, 

incluindo João Paulo II, Bento XVI e Francisco, prosseguiram com o esforço de solidificar as 

alterações estabelecidas por esse legado, com documentos, pronunciamentos, visitas a Terra 

Santa, já citados anteriormente em nosso texto. 

O Diálogo Inter-religioso: Avanços e Desafios  

Nos anos seguintes, a Igreja Católica aumentou seus esforços para criar laços mais 

profundos e sinceros com a comunidade judaica. Com a criação de novas organizações e 

iniciativas para fomentar a compreensão mútua, como o Comitê de Diálogo Judaico-Católico, 

fundado em 1970, o diálogo inter-religioso passou a ser uma prioridade em várias esferas da 

Igreja. 

Uma das ações mais significativas após a Nostra Aetate ocorreu em 1986, quando o 

Papa João Paulo II visitou a Sinagoga de Roma e afirmou que os judeus não deveriam ser 

considerados "deicidas", nem responsabilizados pela morte de Jesus. Esse acontecimento foi 

um ponto crucial nas relações judaico-cristãs, evidenciando a magnitude da mudança no 

Vaticano e a vontade de prosseguir com o processo de reconciliação. 

O abraço entre São João Paulo II e o rabino-chefe de Roma, Elio Toaff, selou 

uma visita que permanece e ficará gravada no coração e na memória de muitas 

pessoas. Naquele dia de abril de 1986, pela primeira vez, um Papa cruzou o 

limiar da Sinagoga fazendo um gesto que depois os seus sucessores teriam 

repetido. Uma etapa, portanto, de um caminho importante composto também 

de orações dos Papas escritas num bilhete e inserido nas fendas do Muro das 

Lamentações em Jerusalém, assim como de visitas a Auschwitz e outros 

gestos. Um caminho cujas raízes sem dúvida estão na Nostra Aetate. É 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          91 

interessante notar, relendo os discursos dos protagonistas daquele dia de 35 

anos atrás, as referências a este documento conciliar, assim como à figura de 

São João XXIII. (VATICANO NEWS, 2021) 

Embora tenha havido progressos, o diálogo inter-religioso com os judeus enfrentou 

desafios. Nas décadas seguintes, surgiram críticas de que, apesar da Nostra Aetate ter 

incentivado uma mudança importante no discurso oficial da Igreja, a aplicação prática dessa 

nova perspectiva não foi consistente em todas as paróquias e instituições de ensino católicas, 

demonstrando que ainda temos um longo caminho a ser trilhado. Esse caminho pode ser 

comprovado pelo belo esforço da Igreja e de algumas congregações religiosas (como, por 

exemplo, a Congregação dos Religiosos de Nossa Senhora de Sion), para divulgar e fazer o som 

do Concilio Vaticano II e da Declaração Nostra Aetate continuarem sendo ouvidos pela Igreja. 

Citamos alguns documentos e eventos que corroboram nossa ideia; Adão, onde estás? Texto da 

visita do Papa Francisco ao Yad Vashem, em 2014; Declaração para o Jubileu da fraternidade 

a vir (RIBEIRO; RAMOS,2019, p.79-83). 

De maneira geral, a comunidade judaica respondeu de forma positiva a declaração, 

vendo-a como um importante avanço rumo à reconciliação e ao reconhecimento das injustiças 

históricas enfrentadas por seu povo, como podemos ler na Declaração para o Jubileu da 

fraternidade a vir, texto já citado anteriormente. 

No ano 2000, o Papa João Paulo II pediu desculpas pelas atrocidades perpetradas contra 

os judeus durante a Shoah (conforme apresentado na Folha de São Paulo de 13 de março de 

2000), em uma visita ao Memorial em Yad Vashem, João Paulo II reconheceu a perseguição 

aos judeus, um ato que foi muito apreciado pela comunidade judaica. Esse pedido de perdão 

passou a ser um exemplo para outros papas e líderes religiosos. 

Apesar da Nostra Aetate ter representado um avanço significativo, muitos judeus e 

católicos entenderam que o diálogo inter-religioso demandaria algo além de ações simbólicas. 

Ele demandaria um compromisso constante com a educação, a tolerância e a erradicação das 

origens do preconceito e da desinformação. Assim, as reflexões após a declaração se 

concentraram em fortalecer esse diálogo e torná-lo mais eficiente nas comunidades locais. 

Ao final do século XX e início do século XXI, novas gerações de líderes católicos e 

judeus passaram a participar de forma mais ativa no diálogo inter-religioso. Instituições como 

o “Centro de Diálogo Judaico-Católico” e “Acordo Internacional sobre a Tolerância Religiosa” 

foram estabelecidas para assegurar que a comunicação entre as duas religiões não fosse apenas 

uma prioridade, mas uma prática cotidiana, podemos ler muita produção sobre o tema do 

diálogo, por exemplo, no site Vatican News, Mundo Educação, periódico Científico Revista 

Cadernos de Sion do CCDEJ, só para citar algumas fontes. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          92 

Após a Declaração, o antissemitismo emergiu como um tema importante nas discussões, 

levando a Igreja Católica e outras organizações religiosas a adotarem medidas para combater 

esse tipo de ódio. As declarações Papais contra o antissemitismo, como as proferidas pelo Papa 

Francisco,2 permanecem fundamentais para condenar o ódio e fomentar a educação contra 

preconceitos. 

Contudo, mesmo com as reformas e gestos de reconciliação, a Nostra Aetate não 

conseguiu impedir o ressurgimento do antissemitismo em diversas regiões do mundo, 

particularmente com o crescimento da intolerância religiosa e do nacionalismo extremista no 

século XXI. A relação entre judeus e cristãos seguiu sendo afetada por preconceitos históricos, 

disputas políticas e a intensificação do sentimento antissemita em certas áreas da Europa e do 

Oriente Médio. 

A Declaração da Nostra Aetate permanece como um ponto de referência significativo 

na história das relações entre judeus e cristãos. Apesar de a aplicação completa de seus 

ensinamentos demandar tempo e dedicação constante, o documento é fundamental para 

estabelecer relações inter-religiosas mais respeitosas e colaborativas, criando um marco para o 

diálogo inter-religioso mundial e ajudando a fomentar uma cultura de paz e compreensão 

recíproca. 

Com o mundo se tornando cada vez mais globalizado e diverso, manter e expandir o 

diálogo inter-religioso continua sendo um desafio para as gerações futuras. A Nostra Aetate 

deixou um legado que serve como base sólida para esse trabalho, porém é fundamental que 

católicos, judeus e líderes de outras religiões se dediquem constantemente a fomentar o respeito, 

a justiça e a paz entre todas as comunidades religiosas. 

Considerações finais 

A história das relações entre judeus e cristãos é marcada por períodos de intensa ruptura, 

seguidos por momentos de reconciliação. As tensões entre as comunidades foram constantes 

desde os primórdios do cristianismo, quando se consolidou a separação entre as duas tradições 

religiosas, passando por séculos de perseguições, discriminação e hostilidade. As Cruzadas, as 

Inquisições e os pogroms em diferentes momentos da Idade Média são apenas alguns exemplos 

 

2 Discurso do Papa Francisco aos responsáveis da comunidade judaica de Roma - sexta-feira, 11 de outubro de 

2013 – site do Vaticano. Discurso do Santo Padre Francisco aos professores e alunos do Pontifício Instituto Bíblico 

e aos participantes da Conferência: “Jesus e os fariseus: Uma revisão interdisciplinar” – quinta feira, 09 de maio 

de 2019 – site do Vaticano. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          93 

de como as relações se deterioraram, impulsionadas por alegações de deicídio, demonização 

dos judeus e condenação de sua resistência à conversão ao cristianismo. 

Embora tenham ocorrido essas rupturas, também ocorreram gestos ocasionais de 

reconciliação, como as tentativas de diálogo em momentos específicos da história, 

frequentemente silenciadas pelo intenso antijudaísmo institucionalizado na Igreja. Entretanto, 

a partir do século XX, especialmente após o término da Segunda Guerra Mundial e o efeito da 

Shoah, a necessidade de reexaminar as relações judaico-cristãs transformou-se em uma questão 

de sobrevivência moral e ética. Por meio do Concílio Vaticano II, a Igreja Católica admitiu a 

necessidade de superar séculos de hostilidade, criando um entendimento e fomentando a 

reconciliação com o povo judeu, com a promulgação do Nostra Aetate em 1965. 

Desse modo, a Nostra Aetate constituiu o ponto de inflexão fundamental na trajetória 

das relações entre judeus e cristãos. Ao declarar que os judeus não deveriam ser 

responsabilizados pela morte de Jesus e ao reconhecer a importância da herança judaica no 

cristianismo, o documento marcou o término de um período de preconceito teológico e deu 

início a uma nova era de respeito, compreensão e diálogo entre as religiões. 

Referências Bibliográficas 

BENTLEY, Jerry H. História da Idade Moderna: da Renascença ao Absolutismo. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2001. p. 211. 

BENSON, Peggy. A Inquisição na Espanha: perseguição e conversão forçada de judeus. 

São Paulo: Loyola, 2001. p. 78-80. 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. Nova edição revista. São Paulo: Paulus, 2002. 

CENTRO CRISTÃO DE ESTUDOS JUDAICOS. Trabalhos e publicações. Disponível em: 

https://www.pucsp.br/ccej. Acesso em: 20 out. 2025. 

CONFERÊNCIA GERAL DO EPISCOPADO LATINO-AMERICANO E CARIBE. 

Documento de Aparecida: Texto Conclusivo da V Conferência Geral do Episcopado Latino-

Americano e do Caribe. Aparecida, SP, 2007. 

CONCÍLIO VATICANO II. Constituições, decretos e declarações do Concílio Vaticano 

II. 1962-1965. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index.htm. Acesso em: 20 

out. 2025. 

CONCÍLIO VATICANO II. Declaração Nostra Aetate. In: CONCÍLIO VATICANO II. 

Documentos do Concílio Vaticano II. 30. ed. São Paulo: Paulus, 2000. p. 497-504. 

FALBEL, Ana Lucia. Os massacres contra os judeus ashkenazim na Primeira Cruzada. 

Dissertação (Mestrado em História) — Universidade de São Paulo, 1997. 

FRANCISCO, Papa. Exortação Apostólica Evangelii Gaudium: sobre o anúncio do 

Evangelho no mundo atual. São Paulo: Paulus; Loyola, 2013. 

https://www.pucsp.br/ccej
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index.htm?utm_source=chatgpt.com


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          94 

FRANCISCO, Papa. Discurso aos responsáveis da comunidade judaica de Roma. 

Vaticano, 11 out. 2013. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/october/documents/papa-

francesco_20131011_comunita-ebraica.html. Acesso em: 20 out. 2025. 

FRANCISCO, Papa. Discurso aos professores e alunos do Pontifício Instituto Bíblico e 

aos participantes da Conferência: “Jesus e os fariseus: Uma revisão interdisciplinar”. 

Vaticano, 9 mai. 2019. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-

francesco_20190509_conferenza-biblico.html. Acesso em: 20 out. 2025. 

GHETTO VENEZIA. The History. Disponível em: https://www.ghettovenezia.com/en/the-

history/. Acesso em: 20 out. 2025. 

HADDAD, Philippe. Jesus fala com Israel: uma leitura judaica de parábolas de Jesus. São 

Paulo: CCDEJ / Fons Sapientiae, 2015. 

HESCHEL, Abraham Joshua. Deus em busca do homem: filosofia da religião judaica. São 

Paulo: Perspectiva, 2000. p. 112. 

HESCHEL, Abraham Joshua. O povo do livro e a fé do homem: judeus e cristãos ao longo 

da história. São Paulo: Perspectiva, 2004. p. 123-125. 

HESCHEL, Abraham Joshua. The Prophets. New York: Harper & Row, 1976. 

ISAAC, Jules. A gênese do antissemitismo: ensaio histórico. Tradução: Marcos Bagno. Rio 

de Janeiro: Imago, 1999. p. 169. 

IGREJA CATÓLICA. Semana de Oração pela Unidade dos Cristãos. Disponível em: 

https://www.cei.org.br/semana-de-oracao-pela-unidade-dos-cristaos. Acesso em: 20 out. 

2025. 

IGREJA CATÓLICA. Dia do Diálogo Judaico-Cristão. Disponível em: 

https://www.cei.org.br/dia-do-dialogo-judaico-cristao. Acesso em: 20 out. 2025. 

JOÃO PAULO II. Discurso no Memorial Yad Vashem. Jerusalém, 23 mar. 2000. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-

mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000323_yad-vashem-mausoleum.html. Acesso em: 20 out. 

2025. 

JOSEFO, Flávio. Antiguidades Judaicas. Tradução de Vicente Pedroso. São Paulo: Editora 

das Américas, 1956. Livro XVIII, cap. 3, §3. 

LE GOFF, Jacques. A civilização do Ocidente medieval. São Paulo: Editora WMF Martins 

Fontes, 2003. p. 312-314. 

LOMONACO, Amedeo. Sessenta anos atrás o primeiro ato do Concílio, porta da Igreja 

aberta para o mundo. Vaticano News, 11 out. 2022. Disponível em: 

https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2022-10/60-anos-da-abertura-concilio-vaticano-

ii.html. Acesso em: 20 out. 2025. 

LUTERO, Martinho. Obras Selecionadas: Da que Jesus Cristo nasceu judeu (1523); Dos 

judeus e suas mentiras (1543). São Leopoldo: Sinodal, 1989. 

LUTERO, Martinho. Dos judeus e suas mentiras, 1543. In: LUTERO, Martinho. Obras 

Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 1989. p. 223. 

MILLS, Charles. Venetian Jews and Economic Life. New York: Routledge, 2001. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131011_comunita-ebraica.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131011_comunita-ebraica.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190509_conferenza-biblico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190509_conferenza-biblico.html
https://www.ghettovenezia.com/en/the-history/?utm_source=chatgpt.com
https://www.ghettovenezia.com/en/the-history/?utm_source=chatgpt.com
https://www.cei.org.br/semana-de-oracao-pela-unidade-dos-cristaos
https://www.cei.org.br/dia-do-dialogo-judaico-cristao
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000323_yad-vashem-mausoleum.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000323_yad-vashem-mausoleum.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2022-10/60-anos-da-abertura-concilio-vaticano-ii.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2022-10/60-anos-da-abertura-concilio-vaticano-ii.html?utm_source=chatgpt.com


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          95 

RIBEIRO, Donizete Luiz; RAMOS, Marivan Soares (org.): Jubileu de ouro do diálogo 

católico-judaico: primeiros frutos e novos desafios. São Paulo: Fons Sapientiae, 2017. 

STOW, Kenneth. The Jews in Venice: Fourteenth Century to the End of the Ghetto. London: 

Vallentine Mitchell, 1986. 

SANDERS, E. P. Jesus e o judaísmo. São Paulo: Loyola, 2003. p. 45. 

VATICAN NEWS. Há 35 anos, a histórica visita de São João Paulo II à Sinagoga de 

Roma. Vaticano News, Roma, 13 abr. 2021. Disponível em: 

https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2021-04/sao-joao-paulo-ii-visita-sinagoga-

roma.html. Acesso em: 17 out. 2025. 

VATICAN NEWS. Papa: judeus e católicos juntos para um mundo mais fraterno. 

Vaticano, 22 nov. 2022. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2022-

11/papa-francisco-congresso-judaico-mundial.html. Acesso em: 12 out. 2023. 

 

 

https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2021-04/sao-joao-paulo-ii-visita-sinagoga-roma.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2021-04/sao-joao-paulo-ii-visita-sinagoga-roma.html?utm_source=chatgpt.com


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a06 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 96-104, jul/dez 2025          96 

OS 60 ANOS DA DECLARAÇÃO NOSTRA AETATE: FUNDAMENTOS 

E CAMINHOS* 

THE 60TH ANNIVERSARY OF THE DECLARATION NOSTRA 

AETATE: FOUNDATIONS AND PATHS 

 

José Antônio BOARETO, possui bacharelado em Filosofia e Teologia pela PUC-Campinas, 

mestrado e doutorado em Ciências da Religião pela PUC-SP, pós-doutorado em Teologia pela 

Universidade Católica Portuguesa. Docente da PUC-Campinas; docente extensionista e 

membro do Observatório Puc-Campinas; Pesquisador colaborador do Centro de Investigação 

em Teologia e Estudos de Religião, da Universidade Católica Portuguesa (Lisboa); Membro do 

grupo do GREDIRE (Grupo de Reflexão para o Ecumenismo e Diálogo inter-religioso da 

CNBB). 

Resumo 

A declaração "Nostra Aetate" sobre a relação da Igreja Católica e as religiões não-cristãs 
comemora 60 anos. Apresentar os seus aspectos histórico-teológicos, teológico-pastorais e aspectos 

práticos de inserção social são fundamentais para compreender os desafios que se colocam ao diálogo 

inter-religioso ao propor uma aproximação maior em conhecer o universo religioso de cada religião e 

trabalhar juntos pelo bem comum. As atividades realizadas pela Dimensão para o Ecumenismo e 

Diálogo inter-religioso da Diocese de Bragança Paulista, como também junto ao Grupo Inter-religioso 

de Bragança Paulista, têm demonstrado que se faz necessário aprofundar uma espiritualidade sensível-

libertadora que favoreça uma compreensão sobre a necessidade de articular as iniciativas a partir de uma 

consciência do valor da dignidade humana e do bem comum, do direito humano à liberdade religiosa, 

mas considerando o combate contra a intolerância religiosa, reconhecer o necessário acento a ser feito 

a discussão em torno do racismo religioso, pois o preconceito e a discriminação às religiões de matriz 

africana, em nosso contexto brasileiro, reforça a desigualdade social que antes é racial. 

Palavras-chave: Catolicismo. Diálogo inter-religioso. Espiritualidade. Intolerância religiosa. Racismo 

religioso. 

Abstract 

The declaration "Nostra Aetate" on the relationship between the Catholic Church and non-Christian 

religions commemorates 60 years. Presenting its historical-theological, theological-pastoral, and 

practical aspects of social insertion are fundamental to understanding the challenges that arise in inter-

religious dialogue when proposing a greater approach to understanding the religious universe of each 

religion and working together for the common good. The activities carried out by the Ecumenism and 

Inter-religious Dialogue Dimension of the Diocese of Bragança Paulista, as well as the Inter-religious 

Group of Bragança Paulista, have shown that it is necessary to deepen a sensitive-liberating spirituality 

that favors an understanding of the need to articulate initiatives based on an awareness of the value of 

human dignity and the common good, of the human right to religious freedom, but considering the fight 

against religious intolerance, recognizing the necessary emphasis to be placed on the discussion around 

 

* O presente artigo resulta da Conferência apresentada em 14 de outubro de 2025, durante o Ato Acadêmico em 

celebração ao 60º aniversário da Declaração Nostra Aetate, realizado na Faculdade de Teologia Nossa Senhora da 

Assunção (PUC-SP), localizada na Av. Nazaré, 993, Ipiranga, São Paulo. 
 E-mail: joseboareto@puc-campinas.edu.br 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a06 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 96-104, jul/dez 2025          97 

religious racism, since prejudice and discrimination against religions of African origin, in our Brazilian 

context, reinforces social inequality that is previously racial. 

Keywords: Catholicism. Inter-religious dialogue. Spirituality. Religious intolerance. Religious racismo. 

Introdução 

Na intenção de oferecer uma leitura que possibilite refletir acerca dos fundamentos e 

caminhos da Declaração conciliar Nostra Aetate que faz 60 anos, propomos apresentar tais 

perspectivas, a partir de alguns aspectos, a saber: 1) o aspecto histórico-teológico; 2) o aspecto 

teológico-pastoral e 3) aspectos práticos de ações inter-religiosas.  

Entendemos que os fundamentos nos ajudam a compreender o significado profundo do 

aggionarmento realizado pela Igreja Católica através do Concílio Vaticano II em nosso tempo 

por meio do diálogo assumido como “espírito conciliar” na relação com o mundo, em particular, 

com as outras igrejas cristãs e as religiões não-cristãs.  

Compreendemos ainda que não podemos desconsiderar uma leitura dos aspectos 

práticos de ações inter-religiosas, sobretudo em nosso contexto latino-americano e brasileiro, 

sem considerar a importância que os movimentos ecumênicos e inter-religiosos têm para a 

consolidação de inúmeras experiências e o fortalecimento de redes sociais de apoio solidário a 

tantas iniciativas que favorecem o desenvolvimento humano integral, o bem comum, no que 

tange ao exercício de garante de direitos humanos fundamentais, entre eles, o da liberdade 

religiosa e de crença.  

Olhando para a experiência do grupo inter-religioso de Bragança Paulista, propomos 

apresentar alguns aspectos práticos de ações inter-religiosas que vêm sendo desenvolvidas no 

espaço geográfico que comporta o território da Diocese de Bragança Paulista. Com o intuito 

apenas de partilhar experiências, pretendemos apenas informar algumas iniciativas que estão 

sendo realizadas e que nasceram da convivência inter-religiosa enquanto buscamos promover 

entre nós uma cultura de paz.  

O aspecto histórico-teológico 

 A Declaração “Nostra Aetate” foi promulgada no dia 28 de outubro de 1965. Ela 

expressa o aggionarmento da Igreja “nostra aetate”. A inclusão do diálogo entre a Igreja e as 

demais religiões na pauta do Concílio Vaticano II teve como motivador São João XXIII. 

Quando era arcebispo, Dom Roncalli, havia agido para proteger as vítimas de perseguição. Em 

13 de junho de 1960, ele se reuniu com Jules Isaac (1877-1963), historiador judeu-cristão, e 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a06 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 96-104, jul/dez 2025          98 

entregou um memorando que apelava à Igreja para que reconhecesse a influência da teologia 

cristã sobre o antissemitismo. O Papa encarregou o Cardeal Augustin Bea (1881-1968) da 

supervisão de uma escrita atual sobre o assunto (GRÜMME, 2013).  

 É criado o Secretariado para a Promoção da Unidade dos Cristãos na etapa preparatória 

do Concílio com a missão de contatar outras igrejas cristãs e convidá-las como observadores 

do Concílio. Em outubro de 1962, esse secretariado é elevado pelo Papa ao status de Comissão 

Conciliar, assumindo o papel de redigir ou participar da redação de quatro textos, dos quais, a 

Nostra Aetate (GRÜMME, 2013). 

 Os textos conciliares são o resultado de um elaborado processo de interlocução, 

argumentação e debates, que começa com a elaboração de “esquemas” apresentados como 

“relatórios”. E também devido às posições dos participantes. Em fevereiro de 1961 foi levado 

à assembleia do secretariado geral o esquema “Quaestiones de Iudaeis” (Perguntas sobre os 

judeus). O documento foi construído considerando a identificação dos problemas teológicos 

principais, resumidos em esboços específicos, relativamente curtos, que estimulavam reflexões 

sistemáticas sobre os princípios dogmáticos e as implicações morais e litúrgicas. Os 

participantes pediram um estudo adicional de alguns temas abordados, e o processo seguiu entre 

idas e vindas naquele ano. (GRÜMME, 2013).  

 Em paralelo, na época, porta-vozes do secretariado contataram discretamente judeus 

para opinar sobre a redação. Foram contatados membros do Comitê Judaico Americano, do 

Congresso Judaico Mundial, presidido por Nahun Goldmann (1895-1982) e o Bnai Brit 

Internacional, por meio de Labei A. Katz (1918-1975). E ainda cientistas da religião. No final 

de 1961, ajustado, o documento recebeu o nome final de “Decretum de iudaeis” (Decreto sobre 

os judeus) e foi aprovado pela assembleia geral do secretariado. Na versão final do texto já 

estavam as quatro afirmações que, mais tarde, seriam cruciais nas discussões conciliares 

(GRÜMME, 2013). 

 Quatro princípios: 

1) Reconhecimento das raízes da Igreja no Judaísmo: “A Igreja é a nova criação em 

Cristo”, é a continuação espiritual do povo com quem, na misericórdia e 

condescendência da graça, Deus fez a Antiga Aliança”; 

2) Rejeição a ideia de que o povo de Israel teria sido “banido por Deus” por sua 

“responsabilidade coletiva” na morte de Jesus. Seria “injusto” chamar este povo de 

“amaldiçoado”, posto que é muito amado por Deus conforme as promessas feitas a ele; 

3) A esperança de reconciliação na visão de uma futura união da Igreja com o povo judeu; 

e, 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a06 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 96-104, jul/dez 2025          99 

4) Condenação ao antissemitismo, rejeitado, com as seguintes palavras: “Bem como a 

Igreja, semelhante de uma mãe, condena mais severamente injustiças cometidas contra 

pessoas inocentes em todos os lugares, ela levanta sua voz em protesto clamoroso contra 

todas as injustiças cometidas contra os judeus, seja no passado ou no nosso tempo. 

Quem despreza ou persegue este povo prejudica a Igreja Católica” (GRÜMME, 2013). 

 

 Em maio de 1962, o Decreto dos Judeus é apresentado à instância superior e foi negada 

pelo presidente da comissão central, Amleto Giovanni Cicognani (1883-1973). Especulou-se 

que haviam turbulências políticas do chamado caso "Wardi", pois, Chaim Wardi, havia sido 

escolhido como funcionário do ministério para questões religiosas do Estado de Israel. Algumas 

organizações judaicas e alguns governos árabes suspeitaram de uma posição pró-Israel por parte 

do Concílio (GRÜMME, 2013). 

 Augustin Bea produz um artigo sobre a questão do "assassinato de Cristo pelos judeus" 

- negando a responsabilidade do povo judeu na morte de Jesus, refutando a ideia de condenação 

coletiva e João XXIII ao receber o relatório, divulga uma carta aberta aos padres conciliares 

recomendando a inclusão da reconciliação com os judeus. Em setembro de 1963, São Paulo VI, 

segue o direcionamento de João XXIII. e acrescenta mais um argumento na construção da ponte 

entre a Igreja e as religiões não-cristãs. Interessante reconhecer que ela afirma "E a Igreja olha", 

e "vê essas outras religiões"; e ainda diz: "para lhes recordar por tudo o que têm de verdadeiro, 

e de bom e de humano. ela tem o merecido apreço". Com estas palavras ele demonstrava que a 

questão inter-religiosa ia além da relação Igreja e Judaísmo. (GRÜMME, 2013). 

 As questões políticas e doutrinais atravessam a segunda sessão do Concílio. São Paulo 

VI reconhece que o Oriente Médio vivia um período histórico crítico. Antes de iniciar a III 

Sessão do Concílio, viaja a Terra Santa e não se pronuncia sobre o Estado de Israel, nem mesmo 

faz menção alguma a Pio XII, mas dialoga com judeus e árabes. Na Basílica da Natividade fala 

em "religiões monoteístas" abarcando as três religiões do Livro. Depois, por ocasião da Páscoa 

de 1964, referiu-se à existência de "um raio de sol" em todas as religiões, que embora superado 

pelo brilho da sabedoria cristã, deveria ser reconhecido pelos católicos como valiosos 

(GRÜMME, 2013). 

 Em 1964 cria o Secretariado para os Não-cristãos, presidido pelo Cardeal Paolo Marella 

(1895-1984). Em 06 de agosto de 1964 com sua encíclica "Ecclesiam Suam" usou a metáfora 

de três círculos concêntricos que se relacionam em diferentes graus de proximidade com a Igreja 

Católica, situada no centro da imagem (1. Humanidade, Mundo; 2; Religiões: "crentes em 

Deus" e 3. Cristãos de outras igrejas cristãs: "irmãos separados"). No contexto destes 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a06 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 96-104, jul/dez 2025          100 

acontecimentos, a postura de Paulo VI era de respeito e coragem. O Papa foi procurado pelo 

presidente egípcio Gamal Abdel Nasser (1918-1970) que fez ameaças sobre riscos aos católicos 

caso houvesse um documento em favor do Judaísmo. (GRÜMME, 2013). 

 O esquema chamado de "De catholicurum habitudine ad non christianos et maxime ad 

iuadeos" (Sobre o hábito dos católicos para com os não-cristãos e especialmente para com os 

judeus) foi apreciado de fatores positivos, não somente aos judeus, mas também aos 

muçulmanos e as outras partes da humanidade, fazendo com que a Igreja considerasse os pontos 

de vista e doutrinas de outros povos, que apesar de divergirem da Igreja, representam "o raio 

daquela verdade que ilumina cada pessoa que nasce neste mundo" (GRÜMME, 2013). 

 A votação francamente favorável do documento não foi suficiente para a sua aprovação 

na terceira fase final da terceira sessão conciliar. E então, mesmo sofrendo ameaças de forças 

"regressistas", uma nova versão do esquema, agora, intitulado, "Declaratio de Ecclesiae 

habitudine ad religiones non-christianas" (Declaração sobre a atitude da Igreja em relação às 

religiões não cristãs) é apresentada e debatida em outubro de 1965. Todas as passagens foram 

aprovadas por uma maioria significativa. O que se confirmou na décima votação, em que mais 

de 96% dos padres conciliares (2221, contra 88 votos negativos e 9 nulos) demonstraram sua 

concordância com o grupo de trabalho. E no dia 28 de outubro, São Paulo VI, promulgou a 

Declaratio de Ecclesiae habitudine ad religiones Non-Christianas Nostra Aetate (Declaração 

sobre a atitude da Igreja em relação às religiões não-cristãs Nostra Aetate) (GRÜMME, 2013). 

Aspectos teológico-pastorais 

 Considerando o contexto histórico e teológico que culminou com a promulgação da 

Declaração Nostra Aetate, podemos inferir, observando em alguns números que aquilo que fora 

discutido durante o processo conciliar evidencia-se como dimensão eclesiológica enquanto 

compreende-se a construção do diálogo como “espírito conciliar” e que perpassa toda a 

declaração. Segundo o cientista da religião, Frank Usarski, com a Declaração “Nostra Aetate” 

ocorre uma transição do pensamento teológico em relação às demais religiões não cristãs para 

chegar à superação da posição exclusivista formada no século III como respostas a ameaças de 

desintegração da comunidade cristã primitiva pelo lema extra ecclesiam nulla salus 

(OLIVEIRA, 2018).  

 O apelo assumido pelo Concílio Vaticano II sob o termo aggionarmento buscou superar 

o descompasso entre a Igreja Católica e o mundo moderno. Tal compromisso se refletiu, 

também, em uma mudança de postura, inicialmente em relação ao Judaísmo; logo, ela abraçaria 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a06 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 96-104, jul/dez 2025          101 

outras religiões. Neste sentido, podemos observar na própria Declaração tal posição assumida 

pela Igreja em relação a sua atitude com as religiões não-cristãs: “Hoje o gênero humano se 

torna cada vez mais unido, e aumentam as relações entre os vários povos, a Igreja considera 

mais atentamente qual sua relação com religiões não-cristãs” (SÃO PAULO VI, 1965).  

 Outra afirmação importante diz respeito à fundamentação antropológico-teológica que 

subjaz sobre a pessoa humana a partir de sua característica dual de relações enquanto pessoa e 

vive em comunidade na sociedade: “Com efeito, os homens constituem todos uma só 

comunidade, todos têm a mesma origem, pois foi Deus quem os fez habitar em toda a terra o 

inteiro gênero humano; tem também todos um só fim último, Deus, que a todos estende a sua 

providência, seus testemunhos de bondade e seus desígnios de salvação até que os eleitos se 

reúnam na cidade santa, iluminada pela glória de Deus e onde todos os povos caminharão na 

sua luz” (SÃO PAULO VI, 1965). 

 Outra posição importante que é um desdobramento da afirmação de que todos os 

homens possuem a mesma origem e o mesmo fim último, e de que Deus estende a sua 

providência, seus desígnios de salvação, ou seja, Deus tem seus próprios caminhos para chamar 

o ser humano à comunhão com Ele que também pode ser compreendido a partir do 

entendimento que a Igreja considera verdadeiramente o que há de bom e justo, verdadeiro em 

cada religião, pois nelas brilha “um raio da verdade que ilumina todos os homens” Ainda, em 

relação ao que seja o “caminhar na luz”, afirma: “Não podemos, porém, invocar Deus como Pai 

comum de todos, se nos recusamos a tratar como irmãos alguns homens, criados à sua imagem. 

De tal maneira estão ligadas a relação do homem a Deus Pai e a sua relação aos outros homens 

seus irmãos, que a Escritura afirma: “quem não ama, não conhece a Deus” (1 Jo 4, 8). Carece, 

portanto, de fundamento toda a teoria ou modo de proceder que introduza entre homem e 

homem ou entre povo e povo qualquer discriminação quanto à dignidade humana e aos direitos 

que dela derivam” (SÃO PAULO VI, 1965). 

 Após uma conscientização acerca da dignidade humana e consequentemente do direito 

humano fundamental da liberdade religiosa, neste exercício de aproximação à modernidade por 

meio do aggionarmento propõe o que deve ser a “espiritualidade cristã” diante do “pluralismo 

religioso”, isto é, a missão da Igreja é anunciar Cristo “Caminho, Verdade e Vida”, por isso, 

com prudência e caridade, pelo diálogo e colaboração, dando testemunho de fé e vida cristã, 

reconheçam, conservem e promovam os bens espirituais e morais e os valores socioculturais 

que entre eles se encontram: “A Igreja reprova, por isso, como contrária ao espírito de Cristo, 

toda e qualquer discriminação ou violência praticada por  motivos de raça ou cor, condição ou 

religião. Consequentemente, o sagrado Concílio, segundo os exemplos dos santos Apóstolos 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a06 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 96-104, jul/dez 2025          102 

Pedro e Paulo, pede ardentemente aos cristãos “que observando uma boa conduta no meio dos 

homens” (1 Ped 2,12) se possível, tenham paz com todos os homens, quanto deles depende, de 

modo que sejam na verdade filhos do Pai que está céus (SÃO PAULO VI, 1965). 

Aspectos práticos de ações inter-religiosas 

 Reconhecemos que seria necessário um estudo mais amplo e aprofundado dos 

documentos do Magistério e das perspectivas teológicas que temos utilizado como “teoria” para 

articular a “prática” que tem levado às “ações inter-religiosas”, sobretudo, em relação aos 

documentos da Conferência Episcopal Latino-americana e do Caribe e a própria teologia latino-

americana. Entretanto, é possível fazer algumas considerações acerca de algumas “ideias-

chaves” e relacioná-las com as atividades desenvolvidas a partir da Declaração “Nostra Aetate”.  

 Primeiramente, elaboramos um esquema a partir de três “ideias-chaves”, assim, 

consideradas por nós, a saber: a) conhecer o universo religioso do outro; b) rezar ou orar juntos 

e c) trabalhar em prol do bem comum. E também assumimos como perspectiva de 

“espiritualidade cristã” o que afirma a própria Declaração: ‘(...) contrária ao espírito de Cristo, 

toda e qualquer discriminação ou violência praticada por motivos de raça ou cor, condição ou 

religião” (SÃO PAULO VI, 1965). 

 Assim, as iniciativas foram surgindo a partir de um discernimento que fazíamos 

constantemente a partir da perspectiva apontada pela própria Declaração, a saber: “Não se pode 

invocar a Deus como Pai se recusamos a tratar algumas pessoas como irmãos” (SÃO PAULO 

VI, 1965). A partir desta “reflexão” começamos articular as “ações”. E assim, além do Dia 

Nacional de Ação de Graças (celebração inter-religiosa) que já ocorria em Bragança Paulista, 

iniciamos outras atividades, isto no ano de 2017, pois iniciamos na assessoria no ano de 2016. 

 Em 2017, a comissão para o Ecumenismo e Diálogo inter-religioso da Diocese de 

Bragança Paulista participa da lavagem das escadarias da Igreja Bom Jesus da Paradinha. A 

partir deste ano, as lideranças de religião matriz africana e islâmica de Franco da Rocha iniciam 

sua participação junto ao grupo inter-religioso de Bragança Paulista. A presença das lideranças 

inter-religiosas não só na organização dos eventos, mas na configuração de um grupo que 

articula iniciativas fizeram com que a convivência entre os líderes aumentasse.  

 Além das atividades previstas, o “Dia Nacional” e a “Lavagem da Paradinha”, iniciamos 

a participação em universidades e escolas com “mesas inter-religiosas”. Ainda são realizados 

fóruns inter-religiosos e através deles foram conseguidas algumas conquistas. O grupo inter-

religioso se reúne frequentemente, e cada vez a reunião é na comunidade de um dos líderes. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a06 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 96-104, jul/dez 2025          103 

Costumamos afirmar que temos como linha de ação: Educação. Diante da realidade de 

polarização, onde infelizmente assistimos há uma instrumentalização da religião pela política, 

cujos efeitos se fazem sentir nas religiões, o grupo inter-religioso compreende que o modo de 

fazer política, aqui entendido, como promover o bem comum, é através de uma cultura de paz, 

e que o modo de a realizar é através da conscientização nas universidades e escolas.  

 Na perspectiva de uma educação para uma cultura de paz, o grupo amadureceu no 

entendimento que não podemos querer uma cultura de paz se ainda há entre nós grupos 

religiosos que sofrem intolerância religiosa, sofrem racismo religioso. Temos aprofundado 

melhor o significado do que seja trabalhar por uma cultura de paz enquanto compromisso de 

justiça social enquanto postura antirracistas.  

 O grupo inter-religioso de Bragança Paulista atua independente da Diocese, entretanto, 

a Comissão Diocesana para o Ecumenismo e Diálogo Inter-religioso procura além de se 

envolver na realização das atividades que envolvem o grupo inter-religioso, promover 

iniciativas para a comunidade católica onde procura através de formações contínuas 

proporcionar uma formação para uma cultura do diálogo e do encontro a partir de iniciativas 

como o curso “Janela para a Unidade”, “Semana de Oração pela Unidade Cristã” e “Tempo da 

Criação”.  

Conclusão 

 Só quem ama conhece a Deus e quem diz que ama a Deus mas odeia seu irmão é 

mentiroso e a verdade não está com ele, ensina São João na sua primeira carta (Cf. 1Jo 4,20-

21). É esta a mensagem que esperamos ter conseguido passar a vocês. E, se posso acrescentar 

algo mais, eu lembraria do saudoso Papa Francisco, dizendo que Deus não olha com os olhos, 

mas com os olhos do coração, e olha a cada um do mesmo jeito, com o mesmo amor.  

 Só com uma espiritualidade sensível-libertadora poderemos ser capazes de olhar a cada 

um com os olhos do coração e buscando compreender a sua dor não ser indiferente a sua dor, e 

no caso, dos nossos povos originários do Brasil, não ser indiferente à opressão histórica que 

experimentam. A libertação precisa ser compreendida como atitude histórica a ser realizada por 

nós enquanto amamos a Deus e ao próximo e compreendemos que na perspectiva do Reino tal 

atitude se demonstra como prática da justiça como revelou o próprio Jesus. Que possamos 

compreender o chamado profundo que nos faz o Pai para que entre nós vivamos a fraternidade, 

e caminhemos juntos, cuidando da Casa Comum, enquanto não chega o dia do encontro 

definitivo, a plenitude, onde Deus será tudo em todos.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a06 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 96-104, jul/dez 2025          104 

Referências Bibliográficas 

BOARETO, José A. A construção de uma proposta de espiritualidade sensível-

libertadora a partir de José Tolentino Mendonça e Gustavo Gutiérrez. In: Revista 

Teolitária,  v. 14, n. 32. p. 196-237. São Paulo. Disponível 

em:https://revistas.pucsp.br/index.php/teoliteraria/article/view/67002/46506. Acesso em: 10 

set. 2025. 

FRANCISCO, Papa. Encíclica Social Fratelli Tutti. Sobre a fraternidade e a amizade social. 

Disponível em:https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-

francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. Acesso em: 10 set. 2025. 

GRÜMME, Bernhard. Ainda não realizada: Nostra Aetate e suas perspectivas para uma 

visão cristã do Judaísmo. In: Revista Teocomunicação.  v. 43. n. 1. jan/jun 2013. p. 26-53. 

Porto Alegre. Disponível em:https://revistaseletronicas.pucrs.br/teo/article/view/14186/9422  

Acesso em: 10 set. 2025. 

OLIVEIRA, Antonio Genivaldo C. A construção do diálogo. O Concílio Vaticano II e as 

religiões. REVER, v. 18. n.3. set/dez 2018. p. 263-265. São Paulo. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/rever/article/view/40768/27425 Acesso em: 10 set. 2025. 

SÃO PAULO VI. Declaração Nostra Aetate. Sobre a Igreja e as religiões não-cristãs. 

Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html. Acesso em: 10 set. 2025. 

 

https://revistas.pucsp.br/index.php/teoliteraria/article/view/67002/46506
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          105 

NOSTRA AETATE IN LIGHT OF THE OLD AND NEW COVENANT: 

THE IRREVOCABLE BLESSING (GENESIS 12:1–3) 

NOSTRA AETATE À LUZ DA ANTIGA E DA NOVA ALIANÇA: 

A BÊNÇÃO IRREVOGÁVEL (GÊNESIS 12,1-3) 

 
Francisca Cirlena Cunha Oliveira SUZUKI, Doutora em Teologia pela Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo – PUC-SP, Brasil; Bacharel em Teologia na área de Teologia Cristã, 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo – PUC-SP, Licenciatura em Letras – 

Português/Inglês, pelo Centro Universitário FIEO; Membra do Grupo de Pesquisa: Tradução e 

Interpretação do Antigo Testamento TIAT-PUC-SP.  

Abstract 

This article offers a theological rereading of Genesis 12:1–3 in dialogue with Nostra Aetate, the 

declaration promulgated sixty years ago by the Second Vatican Council. Drawing on the concept of 

“covenant” and the related terms “land,” “name,” and “people” found in the LORD’s promise to 

Abraham, the study seeks to highlight both the continuity and fulfillment of this promise from the 

perspective of divine faithfulness. It aims to discern, in the LORD’s address to Abraham, a sign of the 

enduring nature of the promises made to Israel, in connection with Pauline theology regarding the 

inclusion of the Gentiles. In this context, Nostra Aetate stands as a historical and theological milestone, 

inaugurating a new phase — both spiritual and tangible — in Christian–Jewish relations. 

Keywords: Nostra Aetate. Covenant. Abraham. Pauline Theology. Blessing. 

Resumo 

Este artigo oferece uma releitura teológica de Gênesis 12,1-3 em diálogo com Nostra Aetate, a 

declaração promulgada há sessenta anos pelo Concílio Vaticano II. Baseando-se no conceito de 

“aliança” e nos termos relacionados “terra”, “nome” e “povo” encontrados na promessa do Senhor a 

Abraão, o estudo procura destacar tanto a continuidade quanto o cumprimento dessa promessa da 

perspectiva da fidelidade divina. O objetivo é discernir, no discurso do Senhor a Abraão, um sinal da 

natureza duradoura das promessas feitas a Israel, em conexão com a teologia paulina sobre a inclusão 

dos gentios. Neste contexto, a Nostra Aetate surge como um marco histórico e teológico, inaugurando 

uma nova fase — tanto espiritual quanto tangível — nas relações entre cristãos e judeus. 

Palavras-chave: Nostra Aetate. Aliança. Abraão. Teologia Paulina. Bênção. 

Introduction 

Sixty years after its promulgation, the declaration Nostra Aetate remains a decisive 

milestone in interreligious relations, especially between Christians and Jews. Drafted during 

the Second Vatican Council (1962–1965), the document expresses a renewed posture of the 

Catholic Church toward other religious traditions, with particular emphasis on recognizing the 

Jewish heritage within Christianity. Paragraph 4 of Nostra Aetate, in particular, acknowledges 

 

 E-mail: cirlenesuzuki@hotmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          106 

the strong bond between Christians and Jews, affirming that Christian faith is rooted in the 

biblical tradition of ancient Israel, as the text declares: “The Church, therefore, cannot forget 

that she received the revelation of the Old Testament through the people with whom God in His 

inexpressible mercy established the Ancient Covenant” (SECOND VATICAN COUNCIL, 

Nostra Aetate, 1965, no. 4). 

In this context, God's promise to Abraham in Genesis 12:1–3 acquires a paradigmatic 

value. It is a foundational passage that expresses the central themes of land, name, and people—

three elements that structure both the identity of Israel and its vocation within the salvific plan. 

Pauline theology, in rereading this promise in light of the mystery of Christ, does not annul it 

but rather expands it, while remaining faithful to the Hebrew roots of Christian faith. Thus, the 

promise made to Abraham constitutes a point of convergence between the Old and the New 

Testaments, revealing continuity rather than substitution between the two covenants. 

This article proposes a rereading of paragraph 4 of Nostra Aetate in light of Genesis 

12:1–3, using as a guiding thread the continuity between the Old and the New Covenant. The 

theological-exegetical study of the terms “land,” “name,” and “people” will make it possible to 

highlight how this biblical triad, far from being surpassed, unfolds throughout the Scriptures, 

reaching its fullness in the New Testament without losing sight of the election of the people of 

Israel. Such an approach seeks to emphasize the advances introduced by the Second Vatican 

Council not only in doctrinal terms, but also as a foundation for strengthening interreligious 

dialogue in both academic and pastoral dimensions, through the mutual recognition of Jews and 

Christians as brothers and sisters in faith. 

By emphasizing the permanence of the Covenant, Nostra Aetate inaugurates a new 

theological and pastoral horizon in which the promises made to the patriarchs are reaffirmed. 

This recognition has borne concrete fruit, such as the shared interest of both Christians and Jews 

in collaborative biblical studies, as well as the creation of various pastoral initiatives aimed at 

fostering fraternity and mutual respect. In a time of polarization, marked by the risk of identity 

loss and by exclusionary discourses, the Abrahamic promise, interpreted through the lens of 

fraternity, emerges as a path of reconciliation and hope between these two faith traditions, 

which recognize themselves as heirs of the same God. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          107 

The promise in Genesis 12:1–3: key vocabulary 

“The history of Israel is not merely the result of chance [...]. The figure of Abraham has 

unique value [...], he is the first among all the patriarchs. His experiences are foundational and 

possess enduring significance” (Ska, 2018, p. 22). 

Abraham obeys the LORD in response to a promise of blessing made to him in a passage 

traditionally known as the Call of Abraham (Gen 12:1–3). The blessing in verse 3 is framed in 

stark contrast through the use of two verbs placed at opposite semantic poles: "ְרַך  ”(to bless) בָּ

and "לַל  Alongside these pivotal terms, the structure of the promise also features .”(to curse) קָּ

three fundamental semantic cores: “land (אֶרֶץ),” “name (ם  These .”(גּוֹי) and “people/nation ”,(שֵּ

literary elements help shape the identity of Israel, while also revealing a divine plan with 

universal scope. The opposition between ְרַך לַל and (bless) בָּ  frames the promise around (curse) קָּ

the themes of life and trust in the LORD, the God of Israel. 

הוָּה וַיאֹמֶר ם  יְּ רָּ  1a   The LORD said to Abram    אֶל־אַבְּ

ךָ ךָ לֶךְ־לְּ צְּ אַרְּ  1b   Go from your land    מֵּ

ךָ תְּ ית וּמִמּוֹלַדְּ בִיךָ  וּמִבֵּ  1c   From your kindred and your father's house    אָּ

רֶץ אָּ אֶךָּ  אֲשֶר אֶל־הָּ  1d   To the land I will show you    אַרְּ

ךָ אֶעֶשְּ גוֹי וְּ דוֹל  לְּ  2a   I will make of you a great nation    גָּּ

ךָ רֶכְּ  2b   I will bless you    וַאֲבָּ

לָּה מֶךָ וַאֲגַדְּ  2c   I will make your name great    שְּ

יֵּה ה וֶהְּ כָּ רָּ  2d   And you shall be a blessing    בְּ

ה רֲכָּ כֶיךָ  וַאֲבָּ רְּ בָּ  3a   I will bless those who bless you    מְּ

ךָ קַלֶלְּ אֹר  וּמְּ  3b   And the one who curses you I will curse    אָּ

כוּ רְּ נִבְּ ךָ וְּ חֹת כֹל בְּ פְּ ה  מִשְּ מָּ אֲדָּ  .3c   And in you all the families of the earth shall be blessed    הָּ

The two opposing verbs —  ְרַך רַר and (bless) בָּ  create a striking semantic — (curse) אָּ

dynamic within the context of verses 3a–c. The LORD’s promise of blessing to Abraham is not 

merely a positive affirmation that he and his descendants will be blessed but also implies direct 

opposition to those who resist this covenant. Thus, blessing and curse become two sides of the 

same divine principle, distinguished not in essence but in degree. 

Blessing and curse: a theological paradox 

The LORD’s blessing in Genesis 12:3 is conditional, depending on the attitude and 

behavior of other peoples toward Abraham and his descendants, which in turn determines the 

divine response. The LORD declares: “I will bless those who bless you, and whoever curses 

you I will curse.” There is an internal parallelism in this verse: the words “to bless” and “to 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          108 

curse” convey antagonistic concepts that express a divine principle of justice. The LORD’s 

response will therefore be direct and proportional to the human attitude of those who oppose 

Abraham and, consequently, Israel. 

The verb ְרַך  is frequently found in parallel structures throughout the Hebrew (to bless) בָּ

Scriptures to express divine action that grants life, prosperity, and fullness to human beings 

(Gen 1:22, 28; 5:2; 22:17; 26:3–4; 24:35; 26:12, 24; 28:14). At the beginning of the Book of 

Genesis, the LORD creates human beings — male and female — blesses them and grants them 

both fruitfulness and responsibility over Creation (Gen 1:22, 28; 5:2). In the second narrative 

block of Genesis, the LORD’s blessing to Abraham is extended to his descendants, beginning 

with his son Isaac (Gen 22:17; 26:3–4). In the account of Isaac’s marriage, Abraham’s servant 

tells Laban how much the LORD had blessed, enriched, and prospered his master (Gen 24:35). 

Isaac, in turn, sows and reaps a hundredfold, for the LORD had blessed him (Gen 26:12, 24). 

Likewise, the LORD reaffirms His blessing to Jacob, Abraham’s grandson (Gen 28:14), with 

the same features of the blessing initially given to Abraham. The LORD speaks to Jacob at 

Bethel and changes his name to Israel, reaffirming the blessing He Himself had previously 

given to Abraham (Gen 35:9–13). 

In summary, when the LORD promises to bless those who bless Abraham, within the 

Old Testament context, He demonstrates His concrete intervention on behalf of His chosen 

ones. In this sense, the peoples and nations who recognize the LORD’s covenant with Abraham 

and his descendants will also be favored by the LORD. When, in Genesis 12:3a, the LORD 

says, “I will bless those who bless you,” He establishes a covenantal relationship that transcends 

the patriarch Abraham and embraces all those who stand in solidarity with him. According to 

von Rad “this prophecy in ch. 12.3b reaches far out toward the goal of God's plan for history” 

(von RAD, 1972, p. 160). The blessing, therefore, is not only a privilege but a mediation. It 

inaugurates a relational structure in which the election of the one entails responsibility for the 

many. 

On the other hand, the verb אָרַר (to curse) carries a semantic force that goes beyond the 

mere utterance of condemnation. It conveys exclusion from divine blessing and indicates not 

only a rupture of communion with God but also a weakening of the relationship between the 

chosen people and the nations that reject their way of life and values. When, in Genesis 12:3, 

the LORD declares, “I will curse the one who curses you,” a theological antithesis is established 

with the blessing promised to Abraham. When in Genesis 12:3 the LORD says, “I will curse 

the one who curses you,” a theological antithesis is established with the blessing promised to 

Abraham. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          109 

Biblical tradition presents the use of רַר  in decisive contexts in salvation history. In אָּ

Genesis 3:14, the curse falls upon the serpent: רוּר ה אָּ  The LORD utters .(”Cursed are you“) אַתָּ

this curse as a consequence of the serpent’s role in instigating the disobedience of the first 

couple. The serpent will crawl and eat the dust of the earth all the days of its life, having sown 

the seed of evil in Eve’s heart. Later, in Genesis 3:17, the ground is cursed because of Adam’s 

transgression. The LORD curses the soil due to Adam’s disobedience and introduces laborious 

toil as the new existential condition of human life. Adam would have to cultivate the ground 

with difficulty obtaining sustenance. Here, the curse does not fall directly upon the human being 

but upon his environment, revealing its impact on all of Creation. 

Another emblematic case appears in Genesis 4:11, when God sentences Cain, who had 

shed the blood of the righteous Abel: רוּר ה אָּ  In ancient Israel, blood .(”Cursed are you“) אַתָּ

symbolized life, as in Leviticus 17:11: “the life of the flesh is in the blood.” Thus, the LORD 

hears the voice of Abel’s blood crying out from the ground for justice, demanding a divine 

response. As a result, Cain is condemned to exile and wandering — classic signs of the loss of 

blessing and divine protection. In this case, the curse manifests as a destabilization of the human 

relationship with the land, with others, and with the LORD. In the biblical context, curses 

uttered by the LORD often carry devastating consequences. That is, the curse can result in 

defeat, destruction, and the absence of divine presence. 

Von Rad comments: “This prophecy, which points to a fulfillment lying beyond the old 

covenant, was especially important to the retrospective glance of the New Testament witnesses. 

We find it cited in Acts 3:25f.; Rom 4:13; Gal 3:8, 16” (von Rad, 1972, p. 161). In this sense, 

Peter addresses the Israelites regarding the promise made to Abraham, immediately after the 

healing of a paralyzed man, which had left the crowd astonished. Peter speaks to them as 

children of the prophets and of the covenant, for in Abraham’s offspring “all the families of the 

earth shall be blessed”, provided that each one turns from their wickedness (Acts 3:26). 

Therefore, those who bless Abraham are associated with the fullness of divine promises, while 

those who curse him are excluded from the covenant and its salvific benefits. 

On a theological level, the curse signals human disconnection from the order of Creation 

and from the LORD’s salvific design. The blessing, by contrast, is a sign of the divine presence 

that generates life, communion, fruitfulness, and peace. From Genesis 12:1–3 onward, the 

blessing conferred upon Abraham becomes a paradigm of the LORD’s saving action, the God 

of Israel, for through Abraham’s descendants, “all the families of the earth shall be blessed” (v. 

3c). This points to a future fulfillment that goes beyond the old covenant — that is, within the 

scope of the new covenant, inaugurated in Jesus Christ according to Christian faith. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          110 

The relational dynamics between blessing and curse 

The narrative of Genesis 12:3 is striking for introducing a relational dialectic between 

blessing and curse. This narrative dynamic carries implications that go beyond the figure of 

Abram and directly affect the relationship between the LORD, the God of Israel, and the 

nations. The formula “I will bless those who bless you, and the one who curses you I will curse” 

(vv. 3a–b) articulates an ethical and theological tension, not as a sign of divine arbitrariness, 

but as a proportional response to the nations’ attitude toward the covenant established with 

Abraham. 

The nations are thus called to take a stance in relation to Abraham, who becomes a sign 

of God’s presence and promise in the world. This interpretation is supported by the fact that 

Abraham’s election is presented from the outset not as an ethnic privilege, but as a vocation to 

mediate blessing between God and the peoples. As Birch et al. affirm: “Gen 12:1-3, namely, 

that there should be blessing beyond the household of Israel” (Birch et al., 2005, p. 71). This 

reading is confirmed by Gerhard von Rad, who observes: “Abraham is assigned the role of a 

mediator of blessing in God's saving plan, for "all the families of the earth." (von Rad, 1972, p. 

160). The election, therefore, is not aimed at exclusion, but at inclusion. From the beginning, 

the Abrahamic call bears a universalist and missionary intent. The relational dialectic between 

the LORD and Abraham is thus marked by a universal covenant. 

This semantic structure implies a conditional relationship, in which the human response 

to the bearer of the promise becomes the criterion for divine action. Blessing and curse are not 

automatic or magical mechanisms, but expressions of divine judgment in response to human 

freedom. The nations are thus summoned to take a position with regard to Abraham. In this 

sense, the relationship with Abraham acquires a universal symbolic and theological value; that 

is, one's attitude toward him—his descendants and his mission—becomes a barometer of one’s 

relationship with God Himself. 

Far from rendering the blessing exclusive, this conception underscores the centrality of 

the covenant as the theological axis of the history of salvation. The biblical text itself reinforces 

this universal openness when it states: “and in you all the families of the earth shall be blessed” 

(v. 3c), indicating that Abraham’s calling, though particular in its origin, has an inclusive and 

far-reaching aim. As von Rad observes: “the promise that is given concerning Abraham 

something is again said about God's saving will and indeed about a salvation extending far 

beyond the limits of the covenant people to "all the families of the earth" (ch. 12.3)” in (von 

Rad, 1972, p. 154). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          111 

According to von Rad, then, the LORD’s promise to Abraham transcends the boundaries 

of a family narrative to embrace the history of humanity—even if this promise remains 

conditional, with an implied clause of exclusion for those who reject the covenant. 

For the Old Testament authors, election implies responsibility rather than exclusive 

privilege. Birch et al. highlight that “covenants are not just something the Deity says to an 

individual. They are virtual contracts— rooted in the discourse of real-life economic, political, 

and social transactions.” (Birch et al., 2005, p. 69). In this sense, Israel’s election as the people 

of promise entails responsibility: being the chosen people is not a privilege of superiority but a 

commission—bearing witness before the LORD and among the nations. As Deuteronomy 

declares: “Observe them carefully, for this will show your wisdom and understanding to the 

nations, who will hear about all these decrees and say, ‘Surely this great nation is a wise and 

understanding people’” (Deut 4:6). And again: “I have made you a covenant for the people, a 

light to the nations” (Isa 42:6). Amos reinforces this: “You only have I known of all the families 

of the earth. Therefore, I will punish you for all your iniquities” (Amos 3:2). These biblical 

parallels multiply and affirm the covenant between the LORD, the God of Israel, and His 

people. Ultimately, this is about divine action that seeks to reach all nations through the 

testimony of a people called to live according to justice and faithfulness. 

The Christian tradition also acknowledges this dimension of election oriented toward 

service. Lumen Gentium declares: the “messianic people, although it does not actually include 

all men, and at times may look like a small flock, is nonetheless a lasting and sure seed of unity, 

hope and salvation for the whole human race” (Lumen Gentium, 1965, n. 9). 1 In the same spirit, 

Nostra Aetate, when addressing the relationship between the Church and the Jewish people, 

affirms that God “does not repent of the gifts He makes or of the calls” (Second Vatican 

Council, Nostra Aetate, 1965, n. 4), echoing Paul’s letter to the Romans 11:29. The conciliar 

declaration recognizes that the election of Israel remains valid as a sign of God’s universal 

salvific plan. 

It is important to emphasize that this dynamic is not a matter of divine arbitrariness or 

punitive election. On the contrary, it invites the nations to a moral and spiritual responsibility 

within God’s plan. Blessing and curse function here as relational and pedagogical responses, 

whose purpose is to lead the nations to the recognition of the God of Abraham and to 

participation in the promise of life. 

 

1 Lumen Gentium (“Light of the Nations”) is the Dogmatic Constitution on the Catholic Church, promulgated by 

the Second Vatican Council in 1965. The document presents the theological understanding of the Church as the 

People of God, the Body of Christ, and the light of the nations. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          112 

In this sense, the prophetic tradition also reflects this reciprocity, for the nations that 

recognize God’s action in Israel will be welcomed (cf. Isa 2:2–4; Zech 8:20–23), while those 

who rise against the covenant people will experience judgment (cf. Joel 4:1–3; Jer 30:16). 

Accordingly, the relationship of the nations with Israel becomes a path of either drawing near 

to or distancing from the very presence of God. 

Land: gift and challenge in the biblical tradition 

In Genesis 12:1 we read: “The LORD said to Abram: ‘go from your land, your kindred, 

and your father’s house to the land that I will show you.’” The Hebrew term land (אֶרֶץ, ʾéreṣ) 

appears as the first element of the divine promise. More than a reference to physical territory, 

the land becomes a visible sign of divine faithfulness and of the identity of the chosen people. 

Throughout the Old Testament, the Promised Land is a symbol of blessing and of the presence 

of the LORD in the midst of His people. 

Notably, the term “land” in Genesis 12:1–3 is both promise and vocation. According to 

Jean-Louis Ska (2015, p. 38), the beginning of Israel’s history contrasts with that of many other 

nations, for “in general, the history of a people begins with the founding of a city, of a dynasty, 

or with the conquest of an empire by a brave man.” Israel’s history begins, on the contrary, with 

the calling of a nomadic shepherd who leaves his land and “visits all the important places in the 

promised land” (Ska, 2015, p. 39). In this sense, it may be said that Abraham is the founder of 

Israel’s history, for he is “the first biblical figure who believes in God’s promises (cf. Gen 

15:6)” (Ska, 2015, p. 40). His journey and the building of altars to the LORD in the promised 

land are expressions of his faith and obedience, as when the LORD appears to him and reaffirms 

the promise: “to your descendants I will give this land” (Gen 12:7). Thus, Abraham becomes a 

paradigmatic model of faith and obedience. 

The land is therefore a gift of God’s faithfulness, but also a space of ethical 

responsibility and the practice of justice. Throughout the Pentateuch and the prophetic 

literature, possession of the land is always conditional on the observance of the covenant: 

remaining in the promised territory depends on the people’s faithfulness to the LORD (cf. Deut 

28–30; Isa 1:19–20; Jer 7:3–7). According to Leviticus 25:23: “the land shall not be sold in 

perpetuity, for the land is mine; with me you are but aliens and tenants,” underscoring that it is 

not an absolute possession, but rather a space of life that demands fidelity, justice, and 

solidarity. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          113 

In the New Testament, the concept of land is reinterpreted in light of the Kingdom of 

God. It does not disappear but acquires an eschatological horizon: it is no longer merely a 

geographic location, but the fullness promised in Jesus, the Christ. Thus, Jesus proclaims in the 

Sermon on the Mount: “Blessed are the meek, for they shall inherit the earth” (Matt 5:5), 

thereby reaffirming and deepening the ethical dimension of the promise. The Letter to the 

Hebrews affirms that the patriarchs, though they did not receive the promise’s full realization, 

welcomed it from afar, desiring a heavenly homeland (cf. Heb 11:13–16). The Book of 

Revelation, in turn, projects the promise of the land into eschatology: “Then I saw a new heaven 

and a new earth” (Rev 21:1), a sign of the definitive covenant between God and humanity. 

God’s promise to Abraham is reiterated in several passages, such as Genesis 15:18: “To 

your descendants I give this land, from the river of Egypt to the great river, the Euphrates.” This 

implicitly signifies a good and fertile land, as it lies between great rivers, symbols of abundance 

and breadth. In Deuteronomy, this land is described as fertile, abundant, and good—a place 

where the children of Israel may eat their fill and bless the LORD, always remembering the 

One who gave them this land: “for the LORD your God is bringing you into a good land [...] 

where you will eat bread without scarcity, in which you will lack nothing” (cf. Deut 8:7–10). 

The Psalms also express confidence in this promise: “the righteous shall possess the land and 

dwell in it forever” (Ps 37:29), indicating that the possession of the land is intrinsically linked 

to the practice of justice. 

Thus, the land is simultaneously a gift and a challenge: a gift of divine faithfulness, and 

a space for ethical responsibility and commitment to justice. In the eschatological horizon of 

the New Testament, the land is transformed into a figure of the Kingdom of God, a promise to 

those who live according to the new righteousness of the Kingdom. 

Name: existential dimension 

The promise of a great “name” (ם  šēm), expressed in Genesis 12:2c — “I will make ,שֵּ

your name great” — stands in direct contrast with the narrative of the Tower of Babel, where 

human beings attempt to build their own fame autonomously: “Let us make a name for 

ourselves” (Gen 11:4). This opposition highlights the contrast between the exaltation granted 

by the LORD and the human pursuit of self-assertion. 

According to Gerhard von Rad, the “name” granted to Abraham expresses God’s 

sovereignty over history and human destiny. In particular, the change of name from Abram to 

Abraham, narrated in Genesis 17:5, is interpreted by von Rad as a divine act that confirms the 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          114 

promise and inaugurates a new identity and mission. In “the substance of God's address” the 

narrator “describes the divine promise further by combining a change of name with the making 

of the covenant”. Abram will become “father of a multitude of nations’” (VON RAD, 1972, p. 

199). 

In Semitic culture, a name is not merely an identity marker; it carries an existential 

dimension, expressing one’s mission, dignity, and posterity. When the LORD changes Abram’s 

name to Abraham — “father of many nations” (Gen 17:5) — the universal scope of the promise 

is revealed. This divine gesture inaugurates a missionary dimension within the patriarchal 

vocation. 

Sacred Scripture presents other figures who receive the promise of having a great name, 

such as David: “I will make your name great, like the names of the great ones of the earth” (2 

Sam 7:9). In this way, the LORD establishes continuity between the Abrahamic and Davidic 

covenants, both oriented toward mediating divine blessing to humanity. 

In the New Testament, Pauline theology takes up and radicalizes this same theme: 

“therefore God exalted him and gave him the Name that is above every name” (Phil 2:9). Thus, 

Paul affirms the greatness of the Name of Jesus, which manifests the fullness of divine 

revelation and authority. Christian tradition sees in the glorification of the Name of Jesus the 

definitive fulfillment of the promise made to Abraham, for in Christ “all the nations shall be 

blessed” (cf. Gal 3:8, 16). 

To possess a “great name” therefore means to be recognized and blessed by the LORD 

before humankind, and to embrace a mission of service and mediation. The promise made to 

Abraham (Gen 12:2c) carries both blessing and responsibility: it does not aim at self-exaltation, 

but at the realization of God’s salvific plan. Contrary to the failed attempt at Babel, where 

human beings sought to build a name for themselves through arrogance (Gen 11:4), the name 

bestowed by the LORD upon His servants is associated with fidelity and a universal vocation. 

People: vocation and mediation 

The third dimension of the promise in Genesis 12:2a refers to the formation of a 

“people” (גּוֹי, gôy): “I will make of you a great nation” ( ָך עֶשְּ אֶֶֽ גוֹי וְּ דוֹל לְּ  גּוֹי The Hebrew terms .(גָּּ

(gôy) and ם  refers (גּוֹי) present complementary nuances throughout the Scriptures. Gôy (ʿām) עָּ

to national or political entities, including both Israel (Gen 12:2; Deut 4:6) and other peoples 

(Gen 10:5; Ps 117:1), while ם  emphasizes Israel’s internal identity as a religious and (ʿām) עָּ

cultic community (Exod 3:7; Deut 7:6). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          115 

This distinction appears clearly in Numbers 23:9: “Here is a people ם  who dwells (ʿām) עָּ

apart and does not reckon itself among the nations גּוֹים (gôyîm),” highlighting the singular 

vocation of Israel’s ם  Israel’s .(gôyîm) גּוֹים ʿām in contrast to the indistinct multiplicity of the עָּ

separation is, therefore, a calling to otherness, not exclusion. 

Deuteronomy 4:6 synthesizes this dual identity: “Surely this great nation is a wise and 

understanding people.” Israel is ם  gôy among the nations, recognized גּוֹי ʿām by covenant and עָּ

not by military power but by its wisdom drawn from the Torah. 

This understanding of Israel resonates with the teaching of the Church. The document 

The Jewish People and Their Sacred Scriptures in the Christian Bible affirms the enduring 

validity of God’s faithfulness to Israel’s election: “the successive generations of Israel will 

enjoy all the promises made to their ancestors, provided that they choose firmly ‘life and 

blessing’” (Pontifical Biblical Commission, 2001, p. 153). Israel as a “people set apart” (ד עַם דָּ  (בָּ

is therefore a vocation to be a sign of the covenant and of divine justice among the nations. 

This vocation is reaffirmed in Romans 9–11. Paul acknowledges that “they are 

Israelites, and to them belong the adoption, the glory, the covenants, the giving of the law, the 

worship, and the promises” (Rom 9:4), and concludes: “the gifts and the calling of God are 

irrevocable” (Rom 11:29). Even in the face of unbelief, Israel’s election has not been annulled. 

“All Israel will be saved” (Rom 11:26) expresses the eschatological hope for Israel’s 

reintegration. 

The Magisterium of the Catholic Church echoes this understanding in Nostra Aetate, 

affirming that “through the people with whom God in His inexpressible mercy established the 

Ancient Covenant”. Furthermore, it is from this people that the Church has received “the 

revelation of the Old Testament,” and that in God “the gifts and the calling are irrevocable” 

(Second Vatican Council, Nostra Aetate, 1965, no. 4). In the same spirit, the document of the 

Commission for Religious Relations with the Jews (2015) explicitly states that “the Church 

does not replace the People of God of Israel” and acknowledges that the mission of the Jewish 

people remains valid within the divine plan (The Gifts and the Calling of God Are Irrevocable, 

2015, §23). 

Within this framework, the use of the term גּוֹי (gôy) in Gen 12:2a suggests the formation 

of a visible nation that goes beyond a religious clan: it is a people destined to be a channel of 

universal blessing (Gen 12:3). The use of גּוֹי gôy rather than עַםʿām underscores the historical 

and universal scope of the promise. However, as the biblical story unfolds, this people were 

also shaped by its cultic election as עַםʿām, the people of the covenant and the Torah (Cf. von 

Rad, 1972, pp. 154, 158–161). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          116 

The term עַם ʿām, although absent in Gen 12:2, appears frequently in passages that 

emphasize the intimate bond between Israel and its God. In Exodus 3:7, we read: “Then the 

LORD said, I have surely seen the affliction of my people עַמִּי (ʿammî) who are in Egypt…,” 

reinforcing this people’s belonging to the LORD. The choice of גּוֹי gôy in Gen 12:2 may signal 

the Abrahamic promise’s genuine openness to a universal vocation, which does not contradict 

Israel’s later formation as עַם ʿām. In fact, גּוֹי gôy in the Old Testament designates a national 

entity, and the promise that Abraham’s descendants will become a גּוֹי gôy (Gen 12:2; 17:5; 

18:18) presupposes Israel’s future national formation, which reaches fullness with territorial 

conquest and political centralization under David. 

Israel’s identity as גּוֹי gôy, however, is not reduced to demographic or political criteria, 

as suggested in Num 23:9, but includes a unique religious constitution. This is expressed in 

Exodus 19:6, where Israel is called a “holy nation” “ דוֹש   גוֹי קָּ (gôy qādôsh)” and a “kingdom of 

priests” לֶכֶת כֹהֲנִים  After the exile and the division of the kingdom, the .(mamlekhet kohanîm) מַמְּ

designation of Israel as gôy becomes rarer, reflecting the loss of unity and sovereignty. 

Nevertheless, texts like Ezekiel 37:22 preserve the hope for Israel’s restoration as a single גּוֹי 

gôy before God and the nations (Cf. Botterweck & Clements, 1977, vol. 2, pp. 429–431). 

The terms land אֶרֶץ (ʾereṣ), name ם –in Genesis 12:1 (gôy) גּוֹי and people/nation ,(šēm) שֵּ

3 carry dense symbolic and theological significance. These words structure the promise made 

to Abraham and reappear in various contexts throughout Scripture, tracing a continuous arc 

between the Old and New Covenants. This analysis reveals that Israel’s identity, from its 

origins, is marked by a fruitful tension between separation and mission, between exclusive 

belonging and universal openness. Even when deprived of land and political sovereignty, Israel 

remained “עַם (ʿām) — God’s people and family — and it is from this foundational belonging 

that hope is nourished for the full restoration of its condition as  גּוֹי (gôy), a holy nation before 

others (Cf. Clements, 1977, vol. 2, p. 433). 

The continuity of the promise in the new covenant 

The dynamic between blessing and curse introduced in Genesis 12:3 permeates the 

pages of Sacred Scripture and receives new light in the covenant inaugurated by Christ. In the 

New Testament this promise is re-read in the light of Paschal faith, without severing its Hebraic 

roots. The apostle Paul, thoroughly versed in Israel’s Scriptures, recognizes in Jesus of Nazareth 

the heir to the blessing promised to Abraham, declaring in Galatians 3:8-9.14 that “All the 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          117 

nations shall be blessed in you,” and applying that promise to the justification of the Gentiles 

by faith. 

Christ, as the descendant of Abraham (Gal 3:16), is presented as the mediator of divine 

blessing—now open to all who believe, Jew and non-Jew alike—without suppressing Israel’s 

election but rather reaffirming it in its vocation to be “light to the nations” (Isa 49:6). 

Redemption in Christ is thus understood as the unfolding and fullness of the promise to 

Abraham, a promise that continues to generate life and hope. As James D. G. Dunn summarizes, 

“the centrality of Christ — as showing what God is like, as defining God's Spirit, as the channel 

of Israel's blessing for the nations [...] is simply inescapable in the theology of Paul the apostle.” 

(DUNN, 1998, p. 729). 

When Paul affirms that “Christ redeemed us from the curse of the Law by becoming a 

curse for us” (Gal 3:13), he does not oppose Law and grace in simplistic fashion; rather, he 

draws on Israel’s prophetic and sapiential tradition, where suffering can assume redemptive 

value, as seen in the figure of the “Servant of the LORD” in Isaiah 53. This reading, deeply 

rooted in the Hebrew Scriptures, expresses the Christian conviction that in Christ the universal 

blessing is manifested—without annulling the dignity or the enduring vocation of the Jewish 

people, as the Second Vatican Council recognizes: “God holds the Jews most dear for the sake 

of their Fathers; He does not repent of the gifts He makes or of the calls” (SECOND VATICAN 

COUNCIL, Nostra Aetate, 1965, no. 4). 

This conviction was reiterated by the Commission for Religious Relations with the Jews, 

which acknowledged that the Church is called to view herself as included in God’s salvific plan 

together with the Jewish people (Cf. COMMISSION FOR RELATIONS WITH THE JEWS, 

2015, §35). Already in the second century, Irenaeus of Lyons viewed the history of salvation 

as a continuous process in which God did not revoke the Old Covenant but expanded and 

fulfilled it in Christ, since there is one author and one goal for both testaments (Cf. IRENAEUS 

OF LYONS, Against Heresies, IV, 12,3). 

Far from marking a rupture, the continuity between Old and New Covenant constitutes 

a theological and ethical axis of convergence, allowing Christians—with gratitude and 

reverence—to recognize the permanence of the promise made to Israel and its extension, in 

Christ, to all humanity. As Nostra Aetate teaches, “Thus the Church of Christ acknowledges 

that, according to God's saving design, the beginnings of her faith and her election are found 

already among the Patriarchs, Moses and the prophets” (SECOND VATICAN COUNCIL, 

Nostra Aetate, 1965, no. 4). The irrevocable blessing of God thus remains a bridge between the 

covenants, opening paths toward deeper mutual recognition between Jews and Christians. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          118 

 

Theological Implications for Jewish–Christian Dialogue 

In the context of Jewish–Christian dialogue, the tension between blessing and curse 

carries significant theological implications. The Magisterium of the Catholic Church, through 

the Nostra Aetate Declaration, unequivocally affirms that God's covenant with the people of 

Israel has not been revoked, but remains alive and effective within the divine plan of salvation. 

The promise of blessing made to the descendants of Abraham is not annulled by the coming of 

Christ but is fulfilled in a new and universal manner. This recognition constitutes a theologically 

relevant milestone, as it reaffirms both the enduring election of Israel and the irrevocable 

validity of the promise made to the patriarchs (cf. Gen 12:1–3; 22:17; 26:3–4.12.24). 

The Abrahamic blessing, in light of Christ's coming, is not abolished but reinterpreted 

and expanded, without denying its original foundations. The promise made to Abraham remains 

valid both for the Jewish people and for Christians. The new covenant in Christ does not 

contradict the former but brings it to fulfillment within a broader perspective of salvation 

history. As acknowledged in the document The Jewish People and Their Sacred Scriptures in 

the Christian Bible, this perspective respects the continuity of the covenant, the diversity of 

religious traditions, and the integrity of Jewish identity within God’s salvific plan (cf. 

COMMISSION FOR RELIGIOUS RELATIONS WITH THE JEWS, 2005, pp. 86–90). 

The notion of “curse,” in turn, should not be understood as a divine condemnation 

directed toward any people or religious group, but rather as a reference to the human rejection 

of God’s revelation and love—something that can occur in any historical, cultural, or social 

context. Historically, misinterpretations of certain biblical texts—though not officially 

promoted “by the Church”—have contributed to hostile attitudes toward the Jewish people, 

culminating in expressions of antisemitism. The document We Remember: A Reflection on the 

Shoah (1998, no. IV) reaffirms what Nostra Aetate declares: “"The Church ... mindful of her 

common patrimony with the Jews and motivated by the Gospel's spiritual love and by no 

political considerations, deplores the hatred, persecutions and displays of antisemitism directed 

against the Jews at any time and from any source". The Church thus recognizes that 

antisemitism—even when manifested in Christian contexts—stands in radical contradiction to 

the Gospel and distorts the witness of Jesus of Nazareth, who himself was a faithful Jew 

obedient to the Torah. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          119 

The polarity between blessing and curse (Gen 12:3a–c), when read deeply, reveals itself 

as an expression of the LORD’s unconditional fidelity and an ongoing call to human response. 

It evokes a living and dialogical relationship between God and humanity. The manner in which 

individuals and nations respond to the LORD’s promise to Abraham requires spiritual, ethical, 

and theological discernment. This re-reading offers a vital lens through which to reflect on 

contemporary Jewish–Christian dialogue and allows for simultaneous recognition of both 

Israel’s election and the universal openness of God’s blessing to all nations. Post-Nostra Aetate 

theology expresses the desire to integrate the covenants in a way that fosters reconciliation 

between Jewish and Christian traditions. As the PONTIFICAL BIBLICAL COMMISSION 

asserts, “the Israelites remain ‘beloved’ by God” in their unique and unrepeatable vocation 

within salvation history (2001, p. 164). 

The contrast between blessing and curse in Genesis 12:3 should therefore be understood 

not as a simplistic binary of reward and punishment, but as a dynamic that reflects the 

interaction between divine fidelity to the promise and human response to it. This perspective 

contributes to a contemporary reflection on how peoples and individuals position themselves in 

relation to salvation history—especially with regard to Jewish–Christian relations and the 

continuity of divine promises. 

An analysis of the verbs “to bless” and “to curse” helps to reveal the depth and 

seriousness of the covenant established by God with Abraham—one whose implications 

transcend the people of Israel and reach out to other nations, as manifested in the fulfillment of 

the promise in the new covenant in Christ. The blessing of Abraham remains a key to 

interpreting the salvific plan of the God of Israel, as well as the theological place of the Jewish 

people and the ethical imperative for interreligious dialogue. This imperative is especially 

relevant in times marked by polarization and historical amnesia. The LORD’s fidelity to His 

promise is also a summons to human fidelity—on the path of mutual understanding, respect, 

and cooperation between Jews and Christians, bearing witness together to the God of Abraham, 

of Isaac, and of Jacob. 

Conclusion 

This theological rereading of Genesis 12:1–3, in dialogue with the Nostra Aetate 

declaration and Pauline theology, reveals that the promise made to Abraham constitutes not 

only the starting point of the biblical narrative but also a fundamental hermeneutical axis for 

the entire economy of salvation. The three central elements — land, name, and people — 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          120 

transcend their original configuration, assuming a progressively universal dimension 

throughout Scripture (cf. von Rad, 1972, p. 200). The promised land is projected onto the 

eschatological horizon of the Kingdom of God; the name, as an expression of mission, 

culminates in the exaltation of the Name above every name (cf. Phil 2:9). In this sense, the 

people, initially defined by lineage, expand by faith with a strong call to the nations to come to 

know the one God. 

The blessing promised to Abraham is structured around opposing poles: bārak (to bless) 

and qālal (to curse). God's choice is clear: to establish a path of blessing that extends to “all the 

families of the earth” (Gen 12:3). This universality is reiterated by Paul, who affirms that “the 

Scripture, foreseeing that God would justify the Gentiles by faith, preached the gospel 

beforehand to Abraham: ‘In you shall all nations be blessed’” (Gal 3:8). The tension between 

blessing and curse, therefore, does not express a punitive dualism, but rather an ethical appeal 

in response to the irrevocable gift of the covenant (cf. Westermann, 2004, pp. 97–99). 

Viewed through the lens of Nostra Aetate, especially its paragraph 4, a theological 

correction becomes evident: “the Church, therefore, cannot forget that she received the 

revelation of the Old Testament through the people with whom God in His inexpressible mercy 

established the Ancient Covenant” (VATICAN II COUNCIL, Nostra Aetate, 1965, no. 4). This 

statement echoes Pauline theology, according to which “the gifts and the calling of God are 

irrevocable” (Rom 11:29), even in the face of Israel’s resistance. The image of the olive tree, 

used by Paul (Rom 11:17–24), reinforces that the Church is grafted onto the Jewish root—it 

does not replace it. This metaphor is further developed in the 2015 document: “Paul coined the 

expressive image of the root of Israel into which the wild branches of the Gentiles have been 

grafted (cf. Rom 11:16-21). One could say that Jesus Christ bears in himself the living root of 

the "green olive tree"” (COMMISSION FOR RELIGIOUS RELATIONS WITH THE JEWS, 

2015, no. 34). It is worth reading number 27 of the same document in full. 

The covenant that God has offered Israel is irrevocable. "God is not man, that 

he should lie" (Num 23:19; cf. 2 Tim 2:13). The permanent elective fidelity 

of God expressed in earlier covenants is never repudiated (cf. Rom 9:4; 11:1–

2). The New Covenant does not revoke the earlier covenants, but it brings 

them to fulfilment. Through the Christ event Christians have understood that 

all that had gone before was to be interpreted anew. For Christians the New 

Covenant has acquired a quality of its own, even though the orientation for 

both consists in a unique relationship with God (cf. for example, the covenant 

formula in Lev 26:12, "I will be your God, and you will be my people"). For 

Christians, the New Covenant in Christ is the culminating point of the 

promises of salvation of the Old Covenant and is to that extent never 

independent of it. The New Covenant is grounded in and based on the Old, 

because it is ultimately the God of Israel who concludes the Old Covenant 

with his people Israel and enables the New Covenant in Jesus Christ. Jesus 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          121 

lives during the period of the Old Covenant, but in his work of salvation in the 

New Covenant confirms and perfects the dimensions of the Old. The term 

covenant, therefore, means a relationship with God that takes effect in 

different ways for Jews and Christians. The New Covenant can never replace 

the Old but presupposes it and gives it a new dimension of meaning, by 

reinforcing the personal nature of God as revealed in the Old Covenant and 

establishing it as openness for all who respond faithfully from all the nations 

(cf. Zech 8:20-23; Psalm 87) 

The hope expressed in Nostra Aetate for the day when “all peoples will address the Lord 

in a single voice” (cf. Zeph 3:9) unites both traditions in a single covenant in progress. The 

divine blessing announced in Gen 12:1–3 is not a past event, but a perennial promise—

foundational both for the covenant with Israel and for its Christological reinterpretation in Jesus 

Christ (cf. Dunn, 1998, pp. 525–530). As the Apostle Paul affirms, Israel’s rejection is not final: 

“What will their acceptance be but life from the dead?” (Rom 11:15). Such understanding 

rejects any theological reading that would regard the Jewish people as contrary to divine 

blessing. 

Sixty years after the promulgation of Nostra Aetate, the rereading of Gen 12:1–3 invites 

both Christians and Jews to recognize themselves as heirs of a common promise. The memory 

of this promise — land, name, people — remains a foundation for dialogue, respect for 

otherness, and the construction of paths toward reconciliation. The blessing of Abraham 

continues to resonate as a universal calling for all who walk before the one God, source of life 

and peace. The Old and the New Covenants illuminate one another, revealing one single, 

faithful divine plan. As the Catechism of the Catholic Church teaches: “the New Testament has 

to be read in the light of the Old” (CCC, 2000, no. 129). 

By recognizing the irrevocability of Israel’s election, the Church reaffirms her 

rootedness in salvation history and her vocation to universal blessing. This fidelity also 

constitutes an appeal to humanity—especially the Christian community—to walk paths of 

listening, respect, and cooperation with the people of the promise. United in the memory of 

Abraham, Jews and Christians are called to bear witness together to the God of Israel, source 

of life and peace. 

Bibliographical References  

A BÍBLIA. São Paulo: Paulinas, 2023. 

BIBLIA HEBRAICA STUTTGARTENSIA. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1997. 

BIRCH, Bruce C. et al. A theological introduction to the Old Testament. 2. ed. Nashville: 

Abingdon Press, 2005. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a07 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 105-122, jul/dez 2025          122 

BOTTERWECK, G. J.; CLEMENTS, R. E. גּוֹי (gôy) – people, nation. In: RINGGREN, 

Helmer (Ed.). Theological Dictionary of the Old Testament. Vol. 2. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1977. 

CATECHISM OF THE CATHOLIC CHURCH. Available at: Catechism of the Catholic 

Church - IntraText. Accessed on June 28, 2025.  

COMMISSION FOR RELIGIOUS RELATIONS WITH THE JEWISH PEOPLE. 

Documents of the commission: WE REMEMBER: A REFLECTION ON THE SHOAH. 

Available at: "We Remember: A Reflection on the Shoah". Accessed on June 28, 2025. 

COMMISSION FOR RELIGIOUS RELATIONS WITH THE JEWISH PEOPLE. “The 

gifts and the calling of God are irrevocable" (Rom 11:29): A Reflection on Theological 

Questions Pertaining to Catholic-Jewish Relations on the Occasion of the 50th Anniversary of 

Nostra Aetate, 2015. Available at: 

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_commissions/chrstuni/jewish_docs/rc_pc_jew

ish_doc_20150310_gifts-calling_en.html. Accessed on: June 24, 2025. 

CONCÍLIO VATICANO II. NOSTRA AETATE. In: CONCÍLIO VATICANO II. 

Documentos do Concílio Ecumênico Vaticano II. São Paulo: Paulus, 2001. p. 339-346. 

CONCÍLIO VATICANO II. Lumen Gentium. In: CONCÍLIO VATICANO II. Documentos 

do Concílio Ecumênico Vaticano II. São Paulo: Paulus, 2001. p. 101-197. 

DUNN, James D. G. The Theology of Paul the Apostle. Grand Rapids: Eerdmans, 1998. 

IRINEU DE LIÃO. Contra as heresias (Adversus Haereses). Livro IV, n. 12,3. 2. ed. São 

Paulo: Paulus, 2014. (Coleção Patrística, v. 4). Arquivo PDF. 

PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. O povo judeu e suas Sagradas Escrituras na Bíblia 

cristã. São Paulo: Paulinas, 2001. 

SKA, Jean-Louis. Antigo Testamento: 2. temas e leituras. Tradução de Renato Adriano 

Pezenti. Petrópolis: Vozes, 2018. 

SKA, Jean-Louis. O Antigo Testamento: explicando aos que conhecem pouco ou nada a 

respeito dele. Tradução de Leonardo Agostini Fernandes. São Paulo: Paulus, 2015. 

VON RAD, Gerhard. Genesis: a Commentary. Philadelphia, Pennsylvania: The 

Westminster Press, 1972.  

WESTERMANN, Claus. Genesis. Translated by Dvid E. Green. London; New York: T&T 

Clark International, 2004. 

 

https://www.vatican.va/archive/ENG0015/__PR.HTM
https://www.vatican.va/archive/ENG0015/__PR.HTM
https://www.christianunity.va/content/unitacristiani/en/commissione-per-i-rapporti-religiosi-con-l-ebraismo/commissione-per-i-rapporti-religiosi-con-l-ebraismo-crre/documenti-della-commissione/en1.html


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          123 

O CALENDÁRIO ANUAL DAS FESTAS BÍBLICO-JUDAICAS E SUA 

INFLUÊNCIA NA LITERATURA NEOTESTAMENTÁRIA E NA 

LITURGIA CRISTÃ 

THE ANNUAL CALENDAR OF BIBLICAL-JEWISH FESTIVALS AND 

THEIR INFLUENCE ON NEW TESTAMENT LITERATURE AND 

CHRISTIAN LITURGY 

 
Waldecir GONZAGA, Doutor e Mestre em Teologia Bíblica pela Pontifícia Universidade 

Gregoriana (Roma, Itália). Dois Pós-Doutorados: pela FAJE (2017) e pela PUC-RS (2025). 

Atualmente é diretor e professor de Teologia Bíblica do Departamento de Teologia da PUC-

Rio. É criador e líder do Grupo de Pesquisa Análise Retórica Bíblica Semítica, credenciado 

junto ao CNPq. 

Manoel MIRANDA, Mestre em Teologia em Bíblia pela Pontifícia Faculdade de Teologia 

Nossa Senhora da Assunção. Graduado em Filosofia (Faculdades Associadas Ipiranga) e em 

Teologia, pelo Institut Catholique de Paris. É membro do Conselho Científico da Revista 

Científica Cadernos de Sion e membro do Conselho Editoral e Consultivo da Coleção de Livros 

Judaísmo e Cristianismo. 

Resumo 

Geralmente os cristãos, sejam católicos ou de outras tradições, não conhecem bem a vida litúrgica de 

Israel. No entanto, as manifestações festivas de Israel estão presentes nas Escrituras e são fundamentadas 

e embasadas na própria Palavra de Deus. Por isso, elas influenciaram, de maneira direta, a literatura 

neotestamentária e a tradição cultual da Igreja primitiva, e essa influência perdura até hoje.   O objetivo 

do presente artigo é fazer uma abordagem das festas bíblico-judaicas, mencionadas nas Escrituras, com 

o intuito de mostrar como as tradições judaicas influenciaram a teologia do Novo Testamento e a liturgia 

Cristã. Para se chegar a tal meta, primeiramente, realizar-se-á um estudo do sentido para o povo da 

Bíblia, de se fazer uma festa dedicada a Deus; em seguida, estudam-se as festas de Páscoa, Pentecostes 

e Kippur, sempre objetivando detectar seus traços no Novo Testamento e na liturgia cristã.  Com isso, o 

presente estudo sugere que o conhecimento do judaísmo se torna fundamental para melhor se 

compreender o universo teológico do Cristianismo. Sem um prévio conhecimento das tradições bíblico-

judaicas, certos conceitos teológicos do Novo Testamento, bem como da liturgia cristã, tornam-se 

incompreensíveis. 

Palavras-chave: Festas judaicas. Páscoa. Cristo sumo Sacerdote. Kippur. Pentecostes. 

Abstract 

On the overall, Christians, here understood as Catholics or the ones from other traditions orientations, 

barely know the liturgic life of Israel. However, the festive manifestations of Israel are present in the 

Scripture and are based on God´s word. For this reason, they influenced, in the a directe way, the new-

testamentary literature and cultural tradition of the primitive church and this influence lasts until these 

days. The aim of this article is make an approach to the Jewish- biblical festivals mentioned in the 

Scriptures, showing how the jewish traditions influenced the Theology of the New Testament as well as 

in the Christian liturgy. In order to achieve this aim, we firstly conducted a study of the meaning, for the 

 

 E-mail: waldecir@hotmail.com; waldecir@puc-rio.br 
 E-mail: manoelmiranda@hotmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          124 

people of the Bible, in making festival dedicated to God and then we studied the festivals of Easter, 

Pentecost and Kippur, always attempting to identify these traits in the New Testament and in the 

Christian liturgy. Finally, this paper may suggest that the knowledge of Judaism is important so as to 

better understand the theological universe of Christianity. Without a previous knowledge of some 

Jewish-biblical traditions, some liturgical concepts in the christianity become incomprehensible. 

Keywords: Jewish festival. Easter. Christ high priest. Kippur. Pentecost. 

Introdução 

O texto de At 2,46 apresenta a primeira comunidade cristã, participando ativamente das 

atividades religiosas no Templo em Jerusalém: “Dia após dia, unânimes, frequentavam 

assiduamente o Templo e partiam o pão pelas casas, tomando o alimento com alegria e 

simplicidade de coração”. Chamou-nos a atenção o advérbio grego “assiduamente” 

(s), revelando que a participação dos apóstolos na rotina litúrgica do Templo, 

não era algo esporádico ou casual, mas um hábito constante dos discípulos de Jesus e 

consequentemente de toda comunidade cristã primitiva. 

Essa postura da primeira Igreja Cristã em relação ao Templo nos revela que os primeiros 

cristãos observavam, de modo integral, o calendário anual das festas bíblico-judaicas, pois essas 

celebrações faziam parte integrante da liturgia do Templo. Assim, podemos sugerir, e é o 

objetivo deste estudo, que há uma forte influência das celebrações bíblico-judaicas nos Escritos 

neotestamentários, bem como, na liturgia cristã. 

Segundo Anne Catherine Avril e Dominique de La Maisonneuve, as festas bíblicas 

inscritas no ministério de Jesus recebem dele seu sentido pleno, pois, elas apresentam sempre 

um viés escatológico (AVRIL; DE LA MAISONEUVE, 2005, p. 84). O que justifica o fato de 

elas aparecerem no Novo Testamento; assim, Jo 7,37-38 apresenta Jesus, no último dia da festa 

das Tendas, oferecendo a água viva que jorra para a vida eterna (MANNS, 1983, p. 287-297; 

DEVILLERS, 2007, p. 69-76).  Fazia parte do ritual da festa das Tendas a libação da água e, 

por tal ritual, a Tradição dizia que o povo recebia o Espírito Santo (LEHNHARDT; COLLIN, 

1994, p. 88). Quando João Evangelista apresenta Jesus, durante a festa das Tendas, oferecendo 

a água viva, que jorra para a vida eterna, ele quer dizer que, doravante, Jesus é o Templo de 

onde se tira o Espírito Santo, é Jesus quem dá o Espírito Santo. O fiel não precisa mais, durante 

a festa das Tendas, libar a água no Templo para, de lá receber o Espírito Santo; Jesus é o Templo 

vivo (Jo 2,22) de onde se pode receber o Espírito Santo. Desse modo, a festa recebe do 

ministério de Jesus seu sentido pleno. No tocante à influência dessa festa na liturgia cristã as 

mesmas autoras afirmam que: 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          125 

Em torno do memorial do Senhor, a Igreja, desde os primeiros séculos, 

construiu uma liturgia, contendo diferentes e numerosos elementos tomados 

do tesouro da oração judaica: hinos de louvor, leituras da Escritura, preces de 

intercessão, evocação dos antepassados, diálogo entre participantes etc. 

Encontra-se o mesmo procedimento na Haggadah de Páscoa. (AVRIL; DE LA 

MAISONEUVE, 2005, p. 84-85) 

Localização e identificação das festas bíblico-judaicas 

Em Lv 23,1-7, a palavra “festa” se expressa de três formas na Bíblia: חַג (chag),  ֵּמֹועֲד 

(moed) e ר ה קֹדֶש  Cada uma dessas palavras traz consigo um ensinamento .(miqrá hakodesh) מִקְּ

próprio sobre o sentido de festejar.  Neste estudo, interessa-nos o termo moed, que aparece em 

Lv 23,2 na forma construída moedai Adonai, (ה הוָָּ֔ יְּ י  ֵ֣  que significa as festas do Senhor (מוֹעֲדֵּ

(AVRIL; DE LA MAISONEUVE, 2005, p. 5). A palavra moed também significa “encontro”, 

convocação; as festas são, no sentido desse termo moedai Adonai, os encontros do Senhor. 

Portanto, trata-se de encontros fixados e convocados pelo próprio Deus, revelando que o 

ajuntamento foi desejado por Deus mesmo e nele o Senhor se faz presente (LEHNHARDT; 

COLLIN, 1994, p. 89).  Segundo a designação do termo moedai Adonai, as festas devem ser 

celebradas num período determinado pois, este é um momento privilegiado, separado para o 

Senhor: “Que os filhos de Israel celebrem a Páscoa na data determinada” (Nm 9,2-3).  

O “encontro” se passa no tempo e em um lugar determinados. Deus encontra seu povo 

no tempo que Ele mesmo fixou e no Templo, em Jerusalém, que Ele reservou para sua morada. 

A irrupção da divindade num tempo fixo e em um lugar escolhido nos diz que todo tempo e 

todo lugar são destinados a ser invadidos pela presença de Deus. Há, aqui, uma universalização, 

que deve passar, primeiramente, por um particularismo de um tempo, um lugar e um povo 

determinados, para depois se estender a todos os tempos, todos os lugares e para todos os povos. 

O livro bíblico, que trata de assuntos relacionados ao culto e às celebrações festivas, é 

o de Levítico.  Nele, todo o capítulo 23 aborda, de modo particular, as festas de Israel; por isso, 

este capítulo pode ser considerado como o calendário litúrgico de Israel, uma vez que ele 

apresenta e trata em detalhes das festas mais importantes do judaísmo (ACHARD, 1974, p. 7). 

A primeira festa que livro do Levítico apresenta é o Shabbat ת  Embora .(Lv 23,3) שַבָּ

sendo o Shabbat uma festa de natureza diferente e tratada sempre separada das outras, ela é 

considerada a maior celebração judaica e, na ordem de Lv 23, calendário litúrgico de Israel, ela 

aparece antes de todas as outras festas (DAHLER, 2002, p. 7). O Shabbat explica, assim, o 

sentido das outras festas, porque ele intercala as semanas, fazendo com que entre um espaço 

curto de tempo, o homem faça o sagrado entrar no seu tempo, na sua história, quebrando, assim, 

o ritmo escravizador do tempo. O Shabbat é, pois, um instrumento por meio do qual Deus entra 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          126 

no tempo do homem e o santifica. A propósito da santificação e da quebra do ritmo escravizador 

do tempo pelo Shabbat, Heschel escreve algo interessante que corrobora a ideia: 

O significado do Schabat é, antes, o de celebrar o tempo, e não o espaço. Seis 

dias da semana vivemos sob a tirania das coisas do espaço; no Schabat 

tentamos nos tornar harmônicos com a santidade no tempo. É um dia em que 

somos chamados a partilhar no que é eterno no tempo, para fugir dos 

resultados da criação para os mistérios da criação; do mundo da criação para 

a criação do mundo. (HESCHEL, 2017, p. 19)  

No sentido hescheliano, o Shabbat tem a função clara de intercalar as semanas, fazendo 

a irrupção do Sagrado no tempo, tornando o homem livre da tirania das coisas e da escravidão 

do espaço temporal que limita sua existência. As festas santas, por sua vez, intercalam as 

estações do ano, fazendo com que, entre um espaço maior de tempo, o Sagrado se manifeste no 

tempo da humanidade, causando o mesmo efeito do Shabbat. Em cada estação do ano, há 

sempre uma festa religiosa e por ela, Deus se faz presente no tempo do homem religioso. E o 

ser humano se torna harmônico, participando no que é eterno no tempo, saindo do mundo da 

criação, para contemplar o mistério da criação do mundo, como diz Heschel (2017, p. 19). 

No Judaísmo, existem dois grupos de festas com valores diferentes (AVRIL; DE LA 

MAISONEUVE, 2005, p. 7-9).  As festas principais são aquelas de instituição mosaica, as 

festas citadas pela Torá, portanto obrigatórias. Elas foram instituídas por Moisés, a pedido do 

próprio Deus; por isso, elas se encontram no livro da Lei, destacadamente, em Lv 23,1-37. O 

segundo grupo de festas são as menores, instituídas pelos Sábios, para celebrar algum fato 

histórico e importante para o povo judeu. Elas são conhecidas como festas de instituição 

rabínica. Geralmente, não proíbem o trabalho, tratam-se de manifestações religiosas do povo e 

das famílias.  Portanto, as festas bíblico-judaicas estão divididas em duas categorias: as festas 

mosaicas e as rabínicas. 

Festas mosaicas 

As festas de instituição mosaica tal qual apresenta Lv 23,1ss são cinco: סַח  ,pesach) פֶּ

páscoa), שַבות (shavuot, Pentecostes), כֹות  (ano novo (,Rosh hashaná)  ֩ר֩אש  השנה (sucot, tendas) סֻּ

e כִפֻּר (kippur, expiação). Todas essas festas são citadas pela Torá. Elas são instituídas pelo 

próprio Deus, ou seja, é o SENHOR quem ordena a Moisés para instituí-las; por isso, são 

chamadas de festas mosaicas, pois foi o líder do povo de Israel quem as instituiu, decretando-

as como festas obrigatórias.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          127 

Festas rabínicas  

As festas de instituição rabínica, chamadas festas menores, são três: ה  ,Hanucah) חֲנֻּכָּ

festa da dedicação do Templo), פוּרִים (purim, sorteios, sortes) e ב אָּ ה בְּ עָּ  tishah beab, a) תִשְּ

lembrança da destruição do Templo em 9 Av). Essas festas não estão citadas na Torá e foram 

instituídas posteriormente pelos Sábios de Israel. 

Classificação das festas mosaicas  

Os textos bíblicos que apresentam as festas de instituição mosaica dão a entender que 

existem dois tipos de festas, as de peregrinação e as festas fixas. Existem no Pentateuco quatro 

catálogos referentes às festas: Ex 23,14-19; Ex 34,18-26; Dt 16,1-17; Lv 23,1-44. O texto de 

Dt 16,1-17 evidência bem as festas de peregrinação, separando-as das outras. Esse texto, após 

citar as festas de Páscoa, Pentecostes e Sukkot, sem fazer menção às demais, indica que era 

obrigatório, durante essas celebrações, que todo varão comparecesse diante do Senhor. Por essa 

informação, a tradição entende que essas festas devem ser celebradas no Templo, em Jerusalém, 

onde se encontra a Shekhiná, ou seja, a Presença do Senhor e as classifica em dois tipos: festas 

fixas e festas de peregrinação. 

Festas de peregrinação 

São consideradas como festas de peregrinação as celebrações de Páscoa, Pentecostes e 

Tendas. Essas solenidades eram festejadas, obrigatoriamente, no Templo em Jerusalém. Os fiéis 

subiam três vezes durante o ano a Jerusalém, para se colocarem diante da presença de Deus, no 

Templo. A lei é bem clara em relação à obrigatoriedade de o fiel peregrinar três vezes durante 

o ano, e a esse respeito ordena Dt 16,16: “Três vezes ao ano, todo varão deverá comparecer 

diante do Senhor, seu Deus, no lugar que Ele houver escolhido, na festa dos Ázimos, na festa 

das Semanas e na festa das Tendas”; a mesma orientação é dada em Ex 23,17.  

Festas fixas 

São apresentadas como festas fixas as comemorações de Rosh hashanah (ano novo) e 

de yom hakippur (expiação). As duas festividades podiam ser celebradas, onde os fiéis se 

encontravam, sem que houvesse necessidade de se subir ao Templo, em Jerusalém.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          128 

Embora tenhamos dado um panorama geral das festas bíblico-judaicas, com o intuito de 

atingirmos nosso propósito, mencionado na introdução, trabalharemos de modo resumido, 

apenas três festas mosaicas: Páscoa, Pentecostes e Yom Kippur, sendo as duas primeiras de 

peregrinação e a última, uma festa fixa.   

A festa da Páscoa 

 A festa da Páscoa abre o calendário litúrgico de Israel, e é a primeira, depois do Shabbat, 

a aparecer em Lv 23. Dentre as solenidades citadas nas Escrituras, a Páscoa é a festa mais 

conhecida na tradição cristã, por causa do papel que ela tem nos testemunhos neotestamentários 

(Mt 26,17-29; Mc 22,1-19; Lc 22,7-19; Jo 2,13; At 12,1ss) e pelo próprio fato dela continuar 

no calendário litúrgico cristão. 

Em hebraico, ela é chamada de פֶסַח (pessah), da raiz verbal xs;P' (passah) (D.I.T.A.T., 

verbete xs;P', p. 1223). A etimologia desse verbo é bastante desconhecida e significa “mancar”, 

“coxear”. Na Bíblia, ela tem o significado de “passar por cima”, “saltar por cima”. A raiz passah 

dá origem ao substantivo pessah, traduzido para o português como Páscoa. 

O sentido está associado à saída do Egito: “neste dia, o Senhor decidiu ferir o Egito, 

mas ele saltou sobre as casas, cujos batentes estavam ungidos com o sangue do cordeiro” (Ex 

12,13). O verbo do qual se originou a palavra Páscoa está no futuro: eu pularei (תִי סַחְּ  ,וּפָּ

Upassahti), traduzido na Bíblia de Jerusalém por: eu passarei adiante (Ex 12,13); porém, a 

tradução literal é eu pularei adiante. A palavra Páscoa surge, portanto, do pulo de Deus ou da 

passagem de Deus tal qual está traduzido na Bíblia de Jerusalém. Mais tarde, a palavra Páscoa 

toma um sentido de movimento, indicando a passagem, não somente de um lugar para outro, 

mas também de uma situação física ou espiritual para outra. 

 A origem da festa da Páscoa é pagã; ela precede a instalação do povo de Israel na terra 

de Canaã (ACHARD, 1974, p. 31-33). Esta festa está ligada à vida nômade de pastores de 

rebanhos de cabra e de ovelhas, que são obrigados a mudar-se (transumância) constantemente 

à procura de pasto para o rebanho. Cada mudança constitui para estes pastores uma verdadeira 

aventura, pois eles eram obrigados a se arriscarem por terrenos desconhecidos, que lhes 

ofereciam e para o rebanho todo tipo de perigo. Os pastores, então, tentavam se proteger dos 

perigos através de rituais de sacrifícios, antes de partirem para um novo lugar de pastagem. 

 Para os nômades, a celebração começava ao cair da tarde, no período de lua cheia, às 

vésperas da próxima mudança de lugar. Eles imolavam um cordeiro ou um cabrito, que os 

participantes assavam sem quebrar nenhum osso e depois comiam com pão sem fermento e 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          129 

com ervas amargas. O pão sem fermento seria a comida dos beduínos e as ervas amargas 

serviam como um tipo de tempero, que dava gosto à comida. Eles comiam tudo, sem deixar 

nenhum resto, e isso era visto como participação com a divindade: “O pensamento de que a 

divindade era contida em cada planta levou à ideia de que ela possuía um poder, que outorgava 

vida, recebida diretamente por aqueles que participavam da refeição. Em resumo, nada havia 

que levava a mais união entre homens e entre o homem e Deus, do que o comer e beber” 

(D.I.T.N.T., verbete ,1998, p. 317-318).  

 Durante a refeição, eles ficavam prontos para partir com os rins cingidos e com as 

sandálias nos pés, pois era assim que conduziam os rebanhos. Com o sangue da vítima, eles 

ungiam as entradas das cabanas como um sinal de proteção contra as forças destruidoras. Assim, 

o sangue protegeria os animais de futuros perigos, sobretudo os mais jovens, nascidos na 

primavera. Ele era aspergido no batente das portas das tendas como sinal de proteção contra o 

demônio destruidor, o mashit (exterminador), que aparece em Ex 12,23. “Morfologicamente 

este é um particípio hifil de shahat. É usado para descrever um leão (Jr 2,30) e um anjo (1Cr 

21,12.15). Seu uso mais conhecido está relacionado ao anjo da destruição por ocasião da 

Páscoa, ‘destruidor’ (Ex 12,23). Ele é o mensageiro incumbido da execução da vingança divina” 

(D.I.T.A.T., verbete tyxivM;, 1998. p. 1548).  

 Mais tarde, esse costume foi assumido pelos antigos pastores de Israel, ainda quando 

eram seminômades. Para eles, o ritual era feito na primavera e na lua cheia.  Eles faziam o 

mesmo ritual dos nômades, com o objetivo de proteger suas casas e seus hóspedes dos possíveis 

males. Resumindo, vários escritores concordam que a Páscoa judaica seja oriunda do mundo 

seminômade de Israel que, por sua vez, tem suas raízes no mundo nômade pagão, pré-israelita 

(DE VAUX, 2003, p. 525; ACHARD, 1974, p. 31). 

O texto de Ex 12 apresenta a Páscoa como História do povo de Israel. Segundo esse livro, 

a Páscoa é consequência da intervenção de Deus, que orienta Moisés, líder do povo, a libertar 

os hebreus do Egito. O povo prepara sua saída com uma ceia ritualizada, cujo centro é o 

cordeiro. Tudo se passa em torno do cordeiro, que deve ser um macho e perfeito. A carne do 

cordeiro serve para alimentar o povo, preparando-o para a caminhada (Ex 12,8-11). O sangue 

do cordeiro terá uma função primordial, na medida em que deve ser colocado nos marcos e nas 

travessas das portas como sinal de proteção para o povo (Ex 12,7).  

Todo o ritual da refeição indica um estado de movimento e de instabilidade local: a carne 

deve ser assada no fogo, os pães devem ser sem fermento e nada deve sobrar para o amanhã 

(Ex 12,8-10). Tudo isso indica o caráter provisório da estada de Israel no Egito. Não há mais 

tempo para cozinhar, fermentar; não há mais o amanhã para Israel no Egito, e é preciso sair 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          130 

rápido. Deve-se comer às pressas, com os rins cingidos, sandálias nos pés e vara na mão (Ex 

12,11). Algo deve acontecer: a Páscoa do Senhor,  o evento histórico, segundo o livro do Êxodo, 

que gera a libertação de um povo. A festa pascal deve ser, portanto, celebrada como o memorial 

da libertação do povo da terra do Egito (Ex 12,14). 

 O texto de Dt 16,1-8 apresenta a Páscoa como o evento nacional, ordenado por Deus; 

por isso, o Israelita é obrigado a celebrar essa festa. A ordem de celebrá-la é dada no imperativo: 

“Observa o mês de Abib, celebrando uma Páscoa para o Senhor teu Deus”. A justificativa do 

decreto, que institui e legitima a festa, na tradição Deuteronomista, é apresentada no mesmo 

texto: “porque foi numa noite do mês de Abib que o Senhor teu Deus te fez sair do Egito (Dt 

16, 1).  

 A sacralização da festa de Páscoa é apresentada, sobretudo, no livro de Levítico, que 

chama a celebração da festa de santa convocação, que quer dizer santa assembleia (רקֹדֶש  ,מִקְּ

miqra kodesh) (Lv23,8). Não se trata de uma celebração cívica, que lembra apenas um fato 

histórico liderado por um homem (DAHLER, 2002, p. 6), ao contrário, celebra-se uma 

intervenção de Deus em benefício do homem, portanto, a Páscoa é uma festa sagrada. 

 Percebe-se, enfim, que a Páscoa tem suas raízes no universo pagão, contudo, ela fora 

historicizada (Ex 12), nacionalizada (Dt 16,1-8) e sacralizada (Lv 23,8) pela tradição bíblico-

judaica que a apresenta como intervenção salvadora de Deus na história do povo de Israel. 

A Páscoa no período do segundo Templo 

A celebração da Páscoa, no período do segundo Templo, nos é ainda hoje conhecida 

graças ao tratado da Mishná, consagrado à Páscoa (MISHNAH PESACHIM, Sefaria) e pelo 

historiador judaico, Flávio Josefo (1990, p. 639) Estas fontes descrevem sobre a preparação da 

festa, sobre o sacrifício e a ceia pascais. A Páscoa era celebrada no dia 14 de Nisan, mas o 

movimento festivo já começava no dia 13, com a preparação para dia seguinte. As famílias 

preparavam bem o lar.  Nada contendo fermento poderia ficar na casa; o lar toma, nesse 

contexto, uma conotação de uma realidade anterior a ser ultrapassada deixando de ser um 

simples lar para se transformar em um Templo doméstico. 

O sacrifício era oferecido no Templo, no começo da tarde, como indica o livro do Dt 

16,1s. Curiosamente, ele era realizado pelo pai de família, todavia o sangue do animal era 

recolhido imediatamente pelo sacerdote, que o oferecia ao seu companheiro de culto, para 

aspergi-lo no altar. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          131 

A ceia se passava fora do espaço sagrado do Templo, em tendas montadas pelos que 

vinham de fora, ou em casas de família, para os que moravam na capital. De cada ceia, 

participavam no mínimo dez pessoas. Este modo de celebrar em grupos de família indica que a 

Páscoa conservou, ao longo da história, o seu aspecto familiar e fraterno. Cada um deve comer 

do alimento tradicional: pão sem fermento, ervas amargas, o cordeiro pascal. Todos deveriam 

beber dos quatro copos de vinho. Eles indicam quatro importantes verbos, os quais evocam a 

libertação realizada por Deus (Ex 6,6-7): acy (tirar), lcn' (livrar), la;G' (redimir), xql' (tomar): 

“Esses verbos indicam a libertação definitiva do povo de Deus da humilhação de uma vida 

desprovida do verdadeiro sentido a que estavam condicionados no Egito” (RAMOS, 2019, p. 

23).  

Sobre o fato de o pai de família oferecer o seu próprio sacrifício durante a Páscoa é uma 

exceção. Filão de Alexandria comenta: “no dia da Páscoa, todo povo judeu, jovens e velhos se 

revestem da “dignidade sacerdotal”, pois, todo mundo está em estado de pureza e todas as casas 

se revestem da “dignidade do Templo e do esplendor do Santuário”, porque a Páscoa está sendo 

celebrada nas casas (Filão de Alexandria apud ACHARD, 1974, p. 45). O que quer dizer que o 

dia da Páscoa prefigura o mundo futuro, onde todos se encontrão no grande Santuário, o céu, 

salvos, puros e na presença de Deus. Todos se tornarão uma nação de sacerdote, cujo único 

serviço é estar na presença de Deus e adorá-Lo. Nesse sentido, podemos dizer que a Páscoa 

antecipa o que acontecerá no mundo futuro. 

O sentido teológico da Páscoa para os judeus  

Pode-se resumir o sentido teológico da Páscoa por meio de três importantes termos: (a) 

renovação, (b) passagem, (c) libertação (ACHARD, 1974, p. 46-49). Falar de renovação é 

evocar, em primeiro lugar, as forças da natureza. A Páscoa é celebrada na primavera, período 

em que a natureza se desperta e manifesta sua vitalidade encontrada na fertilidade dos campos 

e na fecundidade dos animais. A festa coincide com a estação que indica o recomeço do círculo 

natural. Na primavera, acontece a renovação do cenário natural, pois o que era morto passa a 

reviver. Por isso, esta festa lembra naturalmente o primeiro começo, isto é, a própria criação do 

mundo, quando Deus fez tudo brotar do caos (Gn 1,1–2,4).  

A festa da Páscoa é, portanto, a festa do novo, pois ela indica uma nova criação realizada 

por Deus. Celebra-se nela a libertação de todas as forças vitais do poder do mal e por meio dela 

se lembra também da renovação definitiva. Deus fará nova todas as coisas. Enfim, como festa 

da renovação, a Páscoa sugere o triunfo definitivo da vida sobre a morte. A Páscoa é também 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          132 

passagem. Ela é, em primeiro lugar, passagem de Deus, que salvou e que salva sempre. Esta 

salvação se deu pela passagem de Deus ou do seu anjo exterminador, que passou sobre a casa 

dos Israelitas e poupou-os da morte, que atingiu Faraó e o seu povo (Ex 12,13.23.27).  

A noite pascal provoca uma verdadeira crise e equivale a um julgamento. Podemos dizer 

que, quando Deus passa entre os homens, Ele faz justiça. Os opressores são punidos, e os 

oprimidos são tratados com justiça. A ‘passagem’ de Deus gera a ‘passagem’ para o seu povo. 

A passagem de Deus provoca uma mudança radical na vida do seu povo, que muda de status, 

como o diz o seder pascal: “a passagem de Deus fez o povo passar da “escravidão para a 

liberdade, da tristeza para alegria e das trevas para as luzes” (SEFARIA, Pesahim) (ACHARD, 

1974, p. 47). 

Para a tradição bíblica e judaica, a Páscoa é, ainda, a festa da libertação. A noite pascal 

é uma noite de libertação, que contém o germe de todas as outras libertações; ela é sinal e 

demonstração de salvação. Como houve a saída do Egito, haverá certamente salvação definitiva 

para todos os povos. Quando Israel celebra a Páscoa, ele mostra às nações o que Deus fez, 

indicando, assim, o fim da humanidade, isto é, a libertação definitiva. A Páscoa, como 

libertação, se torna também uma festa escatológica, na medida em que aponta para um futuro 

promissor à toda humanidade. 

Na Bíblia, encontra-se constantemente a expressão: “O nosso Deus nos fez sair do 

Egito” (Ex 13,3.9; 14,16; 20,2; 32,11). A Libertação do Egito significa uma ruptura com relação 

ao passado e ao poder opressor. A libertação do Egito foi um evento físico, social e político 

impregnado do religioso, isto é, uma libertação do corpo e da alma. A salvação, que Deus 

oferece ao seu povo, não se limita a uma dimensão espiritual, mas também não se reduz a um 

episódio de luta de classes. 

Páscoa judaica e Novo Testamento 

A Páscoa é a festa judaica mais citada no Novo Testamento (27 ocorrências), assim 

distribuídas: 4x em Mt 26,2.17.18.19; 4x em Mc 14,1.12.14.16; 7x em Lc 2,41; 

22,1.7.8.11.13.15; 9x em Jo 2,13.23; 6,4; 11,55; 12,1; 13,1; 18,28.39; 19,14; 1x em At 12,4; 1x 

em 1Cor 5,7; 1x em Hb 11,28; há 3 ocorrências para a festa de Pentecostes: 2x em At 2,1; 20,16; 

1x em 1Cor 16,8; há 4 ocorrências para a festa das Tendas, sendo que 3 delas aparecem de 

modo indireto: 1x Mt 17,4; 1x Mc 9,5; 1x Lc 9,33 (todas elas narram a Transfiguração de Jesus, 

que está sob o pano de fundo da liturgia da festa das Tendas) e de modo direto a festa é 

mencionada 1x em Jo 7,2 (BIBLEWORKS, 2018).  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          133 

Isto explica o fato da festa pascal continuar no calendário litúrgico cristão. A narração 

dessa solenidade em Mateus e Marcos é mais próxima uma da outra do que a de Lucas. João 

faz referência à celebração da Páscoa, mas dá ênfase ao Lava-pés, como gesto de serviço (Jo 

13). Geralmente, apresentam-se as passagens da última ceia de Jesus como textos da Instituição 

da Eucaristia. Todavia, acreditamos que, antes de tudo, pode-se vê-las como textos os quais 

apresentam Jesus, celebrando a Páscoa judaica e explorando o seu sentido teológico. Por 

exemplo, o texto de Mt 26,17-30, do v.17 ao v.19, não há nenhuma novidade, e tudo se passa 

de acordo com os preparativos para celebrar a Páscoa judaica (Seder pascal). 

A novidade ocorre quando ele abençoa o pão e diz que é seu corpo e abençoa o vinho e 

diz que é seu sangue. O pão e o vinho são elementos da ceia judaica. Tomando-os como seu 

corpo e seu sangue, Jesus faz referência ao Cordeiro de Ex 12, por meio do qual a libertação 

acontece. Ele confere novo sentido à celebração, para dizer que, por este gesto teológico, a 

salvação celebrada na Páscoa judaica chegou a seu ápice com Ele, o cordeiro de Deus! Se antes, 

a salvação se deu por meio da carne e do sangue do cordeiro, ela chega a sua plenitude agora 

com Jesus, que oferece seu corpo e seu sangue pelo sacrifício da cruz para a salvação da 

humanidade. A esse respeito escreve Etienne Dahler: “O desejo ardente de Jesus de celebrar a 

Páscoa com os seus discípulos explica-se então facilmente, pois Ele mostrava, dessa forma, que 

iria realizar plenamente a libertação total da humanidade pelo dom de seu corpo e de seu 

sangue” (2002, p. 23). Em outras palavras, Etienne Dahler afirma que Jesus se apropria do 

contexto teológico da celebração da Páscoa judaica, para se apresentar como novo cordeiro por 

meio do qual a salvação pascal chega à plenitude, uma vez que Ele salva toda humanidade pelo 

dom de seu corpo e de seu sangue.    

A referência ao cálice como sangue da Aliança pode fazer alusão a Ex 24,8, que fala da 

aliança que Moisés sela entre o povo e Deus. Moisés firma a aliança por meio de sangue de 

animal. Com Jesus, o cordeiro de Deus, a Aliança chega ao ápice, pois, ela é celebrada através 

de seu próprio sangue. Ocorre que, desse quadro teológico, pode-se fazer surgir a eucaristia, 

porém, é necessário evidenciar, antes, todos os elementos da Páscoa judaica, ligando-os à morte 

redentora e libertadora de Jesus, o cordeiro pascal. 

Fora dos Evangelhos, também é possível apresentar outros textos do Novo Testamento, 

onde é possível perceber uma reflexão teológica com base na celebração da Páscoa. Estes textos 

são quase indecifráveis, se o leitor (a) não conhece as festas bíblicas. Aqui, especificamente, a 

festa de Páscoa. Ef 2,11-14 é um texto todo produzido com apoio da celebração judaica da 

Páscoa: 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          134 

Por isso vós, que antes éreis gentios na carne e éreis chamados de 

incircuncisos pelos que se chamam circuncidados... em virtude de operação 

manual na sua carne, lembrai-vos de que naquele tempo estáveis sem Cristo, 

excluído da cidadania em Israel e estranho às Alianças da promessa, sem 

esperança e sem Deus no mundo! Mas agora, em Cristo Jesus, vós, que outrora 

estáveis longe, fostes trazidos para perto, pelo sangue de Cristo. Ele é nossa 

paz; de ambos os povos fez um só, tendo derrubado o muro da separação e 

suprimido em sua carne a inimizade. (Ef 2,11-14) 

O texto busca resolver o problema abordado em Ef 2,12. A questão a ser tratada é a 

situação dos pagãos, que convivem com os judeus, em Éfeso. Ambos são cristãos, porém, os 

de origem judaica menosprezavam os de origem pagã, alegando que eles, pelo fato de não serem 

circuncidados, não tinham parte nas promessas de Israel. Os gentios convertidos parecem 

constituir, em Éfeso, uma categoria inferior de cristãos.  

Paulo resolve o problema apresentando-o como algo do passado; antes do encontro com 

Cristo, os pagãos eram, de fato, excluídos da cidadania de Israel, estranhos às Alianças da 

promessa e, consequentemente, sem nenhuma esperança, sem Deus no mundo. A situação era 

realmente grave. Entretanto, esse problema é resolvido pelo encontro dos pagãos com Cristo 

através da fé.  Pelo sangue (Ef 2,13) e a carne (Ef 2,14) de Cristo, ou seja, pela imolação do 

novo cordeiro pascal, os pagãos recebem o mesmo status dos judeus, ou seja, eles passam a ser 

cidadãos e a herdarem as mesmas promessas feitas aos judeus, passando a ter o mesmo Deus 

através de Jesus, cordeiro pascal.  

As palavras-chave de resolução de todo problema são: sangue e carne. Ora, foi pelo 

sangue e pela carne do cordeiro, que os judeus foram salvos da exterminação no Egito e 

puderam passar de lá para a terra prometida, tornando-se verdadeiros cidadãos de Israel e 

herdeiros das promessas. Após o ritual do sangue e da carne do Cordeiro, a Páscoa judaica, os 

israelitas reencontram a esperança em Deus, recebem a aliança no Sinai (Ex 19) e tornam-se 

donos das promessas. Para os pagãos, essa passagem de uma vida sem esperança para uma vida 

de compromisso com Deus, recebendo todos os benefícios dos quais gozam os circuncidados 

na carne, realiza-se através do sangue e da carne de Cristo, o novo cordeiro pascal.  

O que Paulo quer dizer é que aqueles que não eram circuncidados em sua carne e, por 

isso mesmo estavam alheios às alianças da promessa, são doravante associados ao povo eleito, 

graças à carne e ao sangue de Cristo, isto é, graças a sua imolação como cordeiro pascal. Em 

outros termos, Paulo argumenta que o dom voluntário, feito por Jesus circuncidado, de toda a 

sua carne e todo seu sangue, justifica os incircuncisos na carne e assegura-lhes os benefícios 

dos circuncidados na carne, tornando-os seus concidadãos. Os pagãos fazem a passagem graças 

ao sacrifício pascal de Jesus Cristo circuncidado na carne (Lc 2,21).   



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          135 

Desse modo, Jesus Cristo, circuncidado na carne, se torna o novo Cordeiro pascal que 

se imolou para estender as promessas de Israel a todas as nações.  Por Cristo, o Cordeiro pascal, 

o muro da separação foi tirado; assim, os pagãos, os incircuncisos, que antes estavam sem Deus 

e sem Aliança passam a tê-los. Eles passam a gozar do mesmo status dos circuncisos. Com o 

Cristo, os pagãos passam da escravidão do pecado para a liberdade, da tristeza para a alegria e 

das trevas para as luzes, tal qual aconteceu com os judeus por meio da Páscoa. Sem o mínimo 

de noção do que é a Páscoa judaica, o texto de Ef 2,11-14 se torna incompreensível.  

Outro texto de Paulo, que pode ser abordado dessa mesma forma, tendo a celebração de 

Páscoa como pano de fundo, é 1Cor 5,1-8. O texto é de ordem moralizante, cheio de argumentos 

persuasivos e dá a entender que o momento da correção é o da celebração da Páscoa, pois Paulo 

convida os coríntios a celebrar a festa sem o velho fermento. Lembra-lhes que esse ingrediente 

era proibido na Páscoa judaica, porque representava uma realidade velha, ultrapassada. Paulo 

o utiliza com uma conotação moral, pois ele representa o velho homem pecador, que não aderiu 

a Cristo, o cordeiro pascal, como se lê no texto de 1Cor 5,1-8: 

Só se ouve falar de imoralidade entre vós, e imoralidade tal que não se 

encontra nem mesmo entre os gentios: um dentre vós vive com a mulher de 

seu pai! E vós estais cheios de orgulho! Nem mesmo vos mergulhastes na 

tristeza, a fim de que o autor desse mal fosse eliminado do meio de vós.... Não 

é digno o vosso motivo de vanglória! Não sabeis que um pouco de fermento 

leveda toda massa? Purificai-vos do velho fermento para serdes nova 

massa, já que sois sem fermento. Pois nossa Páscoa, Cristo, foi imolada. 

Celebremos, portanto, a festa, não com velho fermento, nem com o fermento 

de malícia e perversidade, mas com pães ázimos: na pureza e na verdade. (O 

grifo é nosso para evidenciar o vocabulário pascal) 

A intervenção de Paulo tem o objetivo de resolver um problema moral na Comunidade 

de Corinto.  Trata-se do comportamento indecente dos coríntios em relação à sexualidade. No 

meio de completa libertinagem, há mesmo um caso de incesto. Um filho que dorme com a 

mulher do pai. Este é o caso que faz Paulo reagir. Para corrigir o desvio, Paulo vai utilizar no 

v.6-8 um vocabulário completamente pascal, “fermento”, “massa”, “ázimo”, “imolar. ” Ele 

lembra, por meio deste vocabulário, o passado e o presente dos Coríntios. Ele compara o 

passado dos Coríntios com um velho fermento do qual eles agora devem se livrar para viver a 

nova realidade como nova massa, e isto porque o “Cristo, nossa Páscoa, foi imolado” (1Cor 

5,7).  

Paulo lembra aos Coríntios que, pela Páscoa de Cristo, eles já estão numa realidade 

nova, obtiveram um novo status e que, portanto, devem se comportar à altura. O interessante 

aqui é observar que a transformação na vida dos coríntios (passagem, mudança) foi feita por 

Cristo, o cordeiro Pascal, o autor da nova realidade para os Coríntios que, outrora, eram 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          136 

simplesmente pagãos, massa fermentada. A vida sem o velho fermento, para a qual Paulo 

convida os Coríntios, é a vida pós Páscoa de Cristo, vida nova com pão ázimo da sinceridade e 

da verdade.  

A Páscoa e a liturgia Cristã 

A festa bíblico-judaica da Páscoa influencia, de modo direto, a oração católica, 

primeiramente porque ela faz parte do calendário litúrgico da Igreja, preservando vários 

aspectos da festa judaica, entre eles a noção de sacrifício, o rito da manducação, o uso de textos 

do Antigo Testamento como Ex 12, que é lido no primeiro dia da festa judaica. 

No entanto, um aspecto teológico da Páscoa judaica, que influencia o culto católico e 

que deve ser evidenciado é a noção de memorial (LENHARDT; COLLIN, 1994, p. 83-86). Em 

Ex 12,14, a celebração da Páscoa é apresentada como o memorial da saída do Egito: “Este dia 

será para vós um memorial (רוֹן  zikaron), e o celebrareis como uma festa para Senhor... é um ,זִכָּ

decreto perpétuo”. O memorial litúrgico no Judaísmo é um ato cultual, no qual se lembra um 

evento de salvação do passado, mas para reviver, no presente, a graça e a força deste evento, na 

espera de uma plenitude definitiva que virá. Na ceia pascal, Israel celebra a saída do Egito, para 

se deixar impregnar pela força deste evento, no presente, para poder caminhar em direção de 

uma salvação, no porvir. A maravilha do passado é atualizada no presente e fortalece o religioso 

na busca de uma salvação última e eterna. O memorial engloba todo o tempo do homem de fé, 

o passado o presente e o futuro. 

Estas três dimensões: presente, passado e futuro estão presentes no memorial 

eucarístico. “Fazei isto em memória de mim!” (1Cor 11,24) significa lembrar a morte salvadora 

de Cristo, viver esta salvação hoje e fortificado por ela, caminhar para parusia, a salvação 

eterna. A Eucaristia se torna, desse modo, um memorial vivo de um ato único e perfeito 

realizado uma vez por todas por Jesus no passado, mas que continua dinamicamente operante 

no presente com a promessa certa para o futuro. 

Atualizando o sacrifício de Cristo pela celebração da eucaristia, o sacerdote torna 

possível esta realidade. Ele atualiza o ato salvador de Cristo presente na eucaristia. Com isso, 

perpetua-se o único e perfeito sacrifício da cruz. Compreendida com base na noção de memorial 

judaico, a eucaristia cristã sai de um ritualismo pagão de multiplicação de sacrifícios, como 

acusava Lutero e bem observaram Oskar Skarsaune (2001, p. 438) e Martin Dreher (2006, p. 

47), apoiando-se no mentor da reforma protestante. Para Skarsaune, nos anos 250 d.C, com 

Hipólito e com Cipriano, o presidente da eucaristia tornou-se um sacerdote, que oferecia 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          137 

sacrifício igual ao sacerdote do Templo. O povo deixou de ser uma assembleia sacerdotal e, ao 

invés de participar do sacrifício, apenas o consumia. O velho Templo volta à cena e modifica o 

novo. É evidente que Skarsaune pega e, com razão, apenas uma dimensão do culto no velho 

Templo. Ele parece desconhecer a noção de memorial pascoal no judaísmo, exposto neste 

estudo. Esta noção judaica de memorial tira o culto eucarístico da repetição ineficaz de 

sacrifícios. 

Festa de Pentecostes  

Este tópico que tem como objetivo fazer uma leitura da festa cristã de Pentecostes, a 

partir do Pentecostes judaico, é baseado na obra de Jean Potin (1971). O autor faz um estudo 

minucioso da festa judaica de Pentecostes e, a partir dela, aborda a festa cristã de Pentecostes. 

O leitor verá que a ligação é visível e, sem ela, não se entenderia a festa cristã de Pentecostes. 

A festa de Pentecostes recebe vários nomes dados pela tradição judaica e pela Bíblia 

(POTIN, 1971, p. 118-119). Em Ex 23,16, ela é chamada de hag katsir (קצ'ר  festa da ,(חג 

colheita. Chamada de katsir, Pentecostes é vista como uma festa agrícola.  Em Nm 28,26, ela é 

apresentada como festa das premissas hag habikurim. Esse nome também liga a festa de 

Pentecostes ao universo da agricultura. Trata-se de uma festa agrícola, celebrada no final da 

colheita, ocasião em que os fiéis ofereciam a Deus os primeiros frutos das plantações, incluindo 

a lavoura do trigo.  Durante todo o período do Primeiro Testamento, Pentecostes conservou sua 

característica agrária. Trata-se de uma manifestação popular, ligada à peregrinação ao Templo. 

Os lavradores iam ao Templo, para oferecerem a Deus os primeiros frutos de seu trabalho (Ex 

34,22; 23,16).  

A tradição judaica identifica, ainda, a festa como hag atseret (ACHARD, 1974, p. 54) 

ou seja, festa do encerramento ou fechamento. Essa terminologia está ligada à experiência do 

povo diante do Sinai. O povo chega ao Sinai, no terceiro mês (Ex 19,1), após a saída do Egito. 

Isto significa que a caminhada do povo termina ao pé do Sinai, recebendo a Lei, antes de entrar 

na Terra Prometida. O evento pascal se conclui no monte Sinai com o dom da Lei e da Aliança. 

Neste sentido, Pentecostes é o coroamento da Páscoa, ou seja, seu fechamento.   

A festa tem assim vários nomes, no entanto, o termo mais utilizado para designar a festa 

de Pentecostes é hag shavuot. Ele aparece em Ex 34,22, Dt 16,10 e Nm 28,26. Shavua significa 

semana, Shavuot é o plural, ou seja, semanas. Este termo busca ligar a festa das semanas com 

a festa da Páscoa, pois contam-se sete semanas depois da Páscoa, para celebrar a festa de 

Pentecostes. Ela aparece como a conclusão da Páscoa, ou seja, seu fechamento.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          138 

O Judaísmo helenístico vai chamar a festa de Pentecostes 

de      ou seja, “o dia de Pentecostes”, o qual indica “a festa do 

quinquagésimo dia”, sendo este quinquagésimo dia, a multiplicação das sete semanas por sete 

dias, mais um dia que somam exatamente cinquenta dias após a Páscoa. O cristianismo assumiu 

o nome utilizado pela tradição helenística judaica de modo que a festa continuou no calendário 

cristão e é chamada de Pentecostes.   

Enfim, pode-se concluir, por meio desta diversidade de nomes, que a festa foi 

compreendida de vários modos: para uns, ela está ligada, antes de tudo, às atividades agrícolas 

de Israel; para outros, ela está ligada diretamente à Páscoa, como encerramento do período 

pascal e, como tal, ela faz referência, diretamente, aos eventos do Sinai, ou seja, à manifestação 

de Deus, através da qual, o povo recebe a Lei e a Aliança. Pentecostes confirma, então, a ação 

de Deus na Páscoa; nesse acontecimento, os hebreus se libertam da escravidão, no Egito, e em 

Pentecostes, no Sinai, esse mesmo povo faz uma aliança com Deus e recebe a Lei. 

Pentecostes como festa da Aliança e do dom da Torá 

Quem dá enfoque na festa de Pentecostes como festa da Aliança é comunidade essênica 

de Qumrã. Segundo os testemunhos do livro do Jubileu, a festa de Pentecostes era considerada 

como a mais importante para os essênios (DE VAUX, 2003, p. 530). Nesse dia, eles celebravam 

a entrada dos novos membros na comunidade e renovavam a Aliança com Deus (ACHARD, 

1974, p. 45). O documento 4Q Tohorot B do livro dos jubileus fala sobre a entrada dos novos 

membros pela Aliança que ocorria durante a festa das semanas (FLUSSER, 2002, p. 39-46). A 

importância dessa festa é a lembrança do dia em que Deus fez Aliança com o seu povo.  

Para os essênios, a festa da Aliança fora celebrada por Noé (Gn 9,8), depois pelos 

patriarcas Abraão, Isaque e Jacó e por Moisés. Os essênios situam a conclusão da Aliança com 

Moisés, no dia de Pentecostes. Mas seus contemporâneos esqueceram da festa. Por isso, quando 

Deus dá a Lei a Moisés, Deus ordena que se observe esta festa. A ordem veio sobre a tábua da 

Lei, que Moisés recebeu, e é por este motivo que esta festa é prescrita pela Torá. 

Pentecostes é, portanto, a comemoração da Aliança e, como tal, ela assegura sua 

permanência. Mas Pentecostes não é apenas uma lembrança do passado, esta festa exige, antes 

de tudo, um engajamento no presente. Ela é a festa da renovação das três Alianças: (a) Noética; 

(b) Abraâmica; (c) Mosaica. Pela celebração dessa festa, o povo renova, todos os anos, a 

Aliança com Deus e a assume, celebrando-a como o dia do seu nascimento. Assim, Pentecostes 

celebra o dia do nascimento do povo de Israel, que nasce com um engajamento. Isto acontece 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          139 

porque, em Pentecostes, ao pé do monte Sinai, Moisés recebe a Torá, e o povo promete fazer 

tudo o que o Senhor falou (Ex 24,7-8).  

 Se Pentecostes é celebrada como festa do dom da Aliança, ela é também vista como 

celebração do dom da Torá, pois não pode existir Aliança sem Lei. Assim, Rabi José Ben 

Shalaphtah, no ano 150 d.C. diz que no terceiro mês (sivan), no sexto dia, os dez mandamentos 

foram dados aos Israelitas, ou seja, para ele a Lei foi dada a Israel, exatamente no dia em que 

se celebra a festa de Pentecostes (ACHARD, 1974, p. 64-65).  

 Por volta do ano 250 d.C. Rabi Eleazar Ben Pedah afirma a mesma teoria, ou seja, 

Pentecostes é o dia em que a Lei foi dada ao povo de Israel (ACHARD, 1974, p. 64-65).  A 

partir do século II d.C., tornou-se normal ler, no dia da festa de Pentecostes, o texto de Ex 19, 

que fala do dom da Torá. Pouco a pouco, nos primeiros séculos da era cristã, as características 

agrárias da festa desapareceram, enquanto a ligação da festa com o dom da Aliança e da Torá, 

no Sinai, se sobressaia cada vez mais. Para o judeu, a Torá, no sentido estrito, é o Pentateuco, 

no sentido lato, abrange toda Escritura e, além disso, toda tradição oral. Em Pentecostes, Israel 

recebeu a Torá no seu sentido pleno, a escrita e a oral; as duas têm o mesmo peso e remontam 

a Moisés, no Monte Sinai. 

Sentidos teológico da festa de Pentecostes 

Como bem podemos constatar, a festa de Pentecostes passou, no decorrer da história, 

por várias evoluções. No início, era uma festa agrícola, depois, tornou-se festa do dom da 

Aliança e, por último, a festa do dom da Torá.  É, deveras, importante ressaltar que, em todas 

as situações, Pentecostes está ligado à festa da Páscoa. Como festa agrária, ela encerra o tempo 

da colheita da qual a Páscoa é a abertura. Abre-se e fecha-se o tempo da colheita, oferecendo 

os frutos do trabalho a Deus de quem provém todas as bênçãos; a colheita é um dom de Deus. 

Como evento da história da salvação, a festa de Pentecostes se liga mais ainda à festa 

da Páscoa. O Evento da Páscoa pede uma continuidade, senão, a libertação dos judeus ficaria 

sem justificação e terminaria num vazio. Por isso, poder-se-ia formular à seguinte questão: por 

que Deus fez o povo sair do Egito? Questionamento, aliás, feito pelo próprio povo durante a 

caminhada no deserto (Ex 15,24).  Entretanto, eles entenderam que a saída do Egito é apenas 

um primeiro passo da história da salvação.  

A Aliança e a Lei, que são celebradas em Pentecostes, constituem o coroamento da 

iniciativa de Deus. Se Deus tirou o povo do Egito, foi para fazer uma Aliança com ele e para 

lhe dar a Lei. O Deus de Israel não se vê só; ele se vê com, ou seja, Ele é Emanuel, Deus 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          140 

conosco. Selando uma Aliança, Ele mostra que está em busca de um povo, que na terra da 

escravidão era uma massa de párias, que Ele mesmo faz sair do Egito. Ele os torna, assim, seu 

povo (Dt 7,6). Pentecostes é, pois, o dia da criação do povo de Israel. Um povo que nasce por 

meio de uma Aliança firmada com Deus. 

Assim, na Páscoa o povo sai da servidão e, em Pentecostes, com a Aliança e com o dom 

da Torá, o povo passa a servir a Deus. Na Páscoa, o povo se liberta de Faraó e, em Pentecostes, 

o povo se torna povo de Deus através da Aliança e da Lei. O fim do evento pascal é o culto que 

Israel deve prestar a Deus (Ex 19,3-6). Existe, portanto, uma relação estreita entre Páscoa e 

Pentecostes judaicos e essa mesma ligação é preservada nas festas cristãs de Páscoa e 

Pentecostes. 

O texto do Pentecostes Cristão (At 1,1-15) à luz da festa judaica de Pentecostes (Ex 19)  

Como se acabou de apresentar, a festa judaica de Pentecostes, depois de atravessar um 

processo evolutivo, no decorrer da história, passou a ser celebrada como festa que lembra o 

dom da Aliança e o dom da Lei. A festa de Pentecostes está, pois, relacionada diretamente com 

os eventos do Monte Sinai (Ex 19), através dos quais Deus faz a Aliança com o povo e dá-lhe 

a sua Lei. Para o Judaísmo, esses eventos, ocorridos na montanha sagrada e celebrados em 

Pentecostes, marcam o verdadeiro início da história de Israel. O povo de Deus nasce com o dom 

da Aliança e do dom da Torá, no monte Sinai. Pode-se dizer, assim, que Pentecostes celebra o 

próprio nascimento do povo de Israel, como povo de Deus. O texto bíblico, que respalda essa 

tradição é Ex 19, que narra a teofania no monte Sinai, por meio da qual Deus propõe a Aliança 

e dá a Lei a Israel.  

A Igreja de Cristo tem consciência de ser o novo povo de Deus, coerdeira das promessas 

de Israel (Ef 2,19-20).  Sugere-se que a Igreja primitiva, para se autolegitimar como povo de 

Deus, diante de uma comunidade judaica viva em torno do segundo Templo e das sinagogas, 

se serviu das tradições judaicas de sua época sobre a teofania do Sinai, as quais ensinam que o 

povo judeu nasce no dia Pentecostes. 

A hipótese é de que Lucas, ao narrar, nos Atos dos Apóstolos, o nascimento da Igreja, 

no dia da festa judaica de Pentecostes, foi inspirado pelas tradições judaicas, que falam do 

nascimento do povo de Israel, no monte Sinai. Constata-se tal hipótese, fazendo uma 

comparação entre o texto dos At 2,1-15, que aborda o nascimento da Igreja em Pentecostes, no 

monte Sião em Jerusalém, com o texto de Ex 19, que de acordo com a tradição judaica, trata do 

nascimento de Israel, ao pé do monte Sinai, recebendo a aliança e a Lei. Comparando os 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          141 

referidos textos, percebe-se nitidamente a semelhança entre as duas tradições.  

 Passemos, pois à análise de At 2,1-15, relacionando-os com Ex 19.  Esta abordagem 

baseia-se na pesquisa de Potin (1971, p. 299-314) e visa a mostrar o paralelismo entre a 

manifestação do Espírito, em Jerusalém, que faz surgir a Igreja e a teofania do Sinai, em Ex 19 

a qual faz nascer o povo de Israel. Cada detalhe, situação e acontecimento no texto de At 2,1-

15 podem ser reveladores. Analisaremos aqui os seguintes detalhes do referido texto: o 

momento em que ocorre o evento de Pentecostes, o lugar da manifestação do Espírito, o 

barulho, a aglomeração dos povos, o falar em línguas e as línguas de fogo. 

a) O momento (At 2,1.15): Os Atos dos Apóstolos situam o evento, que é dom do Espírito, 

no quinquagésimo dia, quando termina o período de sete semanas, contadas após a festa 

de Páscoa, portanto, em Pentecostes judaico, dia em que os judeus celebravam a teofania 

do Sinai. At 2,15 fixa como hora, a terceira hora, portanto, na parte da manhã, o que 

coincide com a teofania do Sinai, que a Bíblia situa, ao levantar-se do dia (Ex 19,16). 

A coincidência temporal de dia e hora já indica que o que vai acontecer em Jerusalém 

se assemelha ao que aconteceu no Sinai, a manifestação de Deus, com o objetivo de 

criar um povo. Lucas quer ensinar que, nessa nova manifestação, o povo que será criado 

é aquele que professa a fé em Cristo, ou seja, a Igreja. 

b) O lugar (At 2,5): O evento se passa em Jerusalém, cidade edificada em cima do monte 

Moriá, onde adoraram os antigos pais. Nela, encontra-se a Shekhiná, a presença de Deus 

que, segundo o rei Salomão, habita o Templo para sempre (2Cr 5,14; 6,1-2). Na tradição 

judaica, Jerusalém sempre foi relacionada com o monte Sinai. O Sl 68,18 chega a dizer 

que o Sinai está agora no Santuário, ou seja, em Jerusalém: “Os carros de Deus são 

milhares de miríades; o Senhor está entre eles, e o Sinai está em Jerusalém...” Se para 

criar o povo de Israel, Deus se manifesta no monte Sinai, para criar um novo povo, Ele 

se apresenta no monte, em Jerusalém onde, doravante, está a Shekhiná, sua presença 

contínua. O dom do Espírito, como manifestação de Deus, não poderia ocorrer mais no 

Sinai, pelo fato de que Jerusalém se tornara o novo Sinai (Sl 68,18). É nesse monte que 

todo povo se encontra com Deus, ao menos três vezes ao ano (Dt 16,16). 

c) O barulho como o agitar de um vendaval impetuoso (At 2,2): Há dois tipos de barulhos, 

segundo o texto de Atos: um que é ouvido no interior da casa pelos doze, que estavam 

reunidos (At 2,2), e outro que foi percebido por todos os que se encontravam em 

Jerusalém (At 2,6). O barulho pode ser comparado com o da teofania do Sinai, barulho 

próprio da Revelação de Deus. O barulho e o vento, manifestações da natureza, lembram 

o barulho dos trovões e o tremor cósmico, representados pelo tremor da montanha, na 

teofania do Sinai (Ex 19,16-18). A palavra ruído, usada por Lucas, para designar barulho 

(At 2,2, ηχος) é utilizada na Septuaginta, para indicar a teofania do Sinai (Ex 19,16, 

ηχει) barulhos. Este termo no plural ηχει (barulhos) aparece mais de uma vez na 

Septuaginta em: Ex 19,16; Is 4,5; Sl 45,3, sempre no contexto de teofania. Lucas o 

utiliza para indicar a manifestação de Deus no dia de Pentecostes. Usando o mesmo 

vocábulo (barulho), o evangelista cria um paralelismo do evento de Jerusalém com o 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          142 

evento do Sinai, para indicar que os dois têm o mesmo objetivo, ou seja, a criação de 

um povo pelo dom da Lei e da Aliança.  

d) A aglomeração do povo (At 2,5): Os Atos dos Apóstolos se referem a uma grande 

aglomeração em Jerusalém, no dia de Pentecostes, povos de várias nações teriam 

presenciado o evento, porém, receberam a efusão do Espírito somente os que estavam 

na casa; o texto de Atos apresenta um número de 120 pessoas entre as quais Maria, a 

mãe de Jesus (At 1,15). Estas pessoas representam o novo Israel, isto é, a comunidade 

que vai aceitar a proposta do Espírito, lembrando a comunidade do deserto que, ao pé 

do Sinai, aceita a proposta de Deus apresentada por meio de Moisés. Em relação à 

apresentação da Lei aos povos pagãos, na teofania do Sinai, há duas posições na tradição 

judaica que são apresentadas por Potin (1971, p. 308): a) a primeira afirma que Deus 

vai propor a Lei a diferentes povos sobre uma montanha Santa (Targum de Dt 33,2), b) 

a segunda afirma que todos os povos vão ao Sinai, quando Deus propõe a Lei a Moisés. 

Eles vão justamente por causa do tremor cósmico; chegando ao Sinai, Deus propõe-lhes 

a Lei, mas eles a recusam, somente Israel aceita a Torá. Esta segunda posição é mais 

próxima da de Lucas; os povos vão para perto da casa, quando ouvem o barulho violento 

do vento. Todos escutam, mas não é dito que todos aceitam. Lucas dá a entender que 

somente o grupo do Cenáculo representa o novo Israel. É somente após a manifestação 

do Espírito, com o discurso de Pedro, que cerca de três mil pessoas são inseridas na 

Comunidade de Jerusalém, após receberem o batismo (At 2,37-41).  

e) O falar em línguas (At 2,4): O fenômeno das línguas é outro fator que aproxima o 

Pentecostes dos Atos dos Apóstolos ao Sinai. A tradição judaica afirma, a respeito da 

teofania do Sinai que, quando Deus propôs, no monte santo, as leis às nações, Ele teria 

falado várias línguas estrangeiras. Para o Targum, Dt 33,2, Deus teria falado três 

línguas. Para o Midrash desse mesmo texto, Ele teria falado quatro línguas, porém a 

posição mais difundida é a de que Deus teria falado 70 línguas (POTIN, 1971, p. 308). 

Ele teria falado, desse modo, as línguas de todas as nações, a fim de que todos 

compreendessem o que Ele estava propondo e não houvesse pretexto para não aceitar a 

Torá. Uma manifestação de Deus não tem fronteira, nem limites linguísticos: ela é 

acessível a todos os povos.  No Sinai, é Deus quem fala, mas Ele não prescinde dos 

homens: Ele transmite essa palavra aos profetas que, por sua vez, transmitem ao povo. 

Entre esses profetas, o primeiro a receber a palavra é Moisés, como confirma o Midrash: 

Moisés recebeu a Toráh no Sinai e a transmitiu a Josué; Josué a transmitiu aos 

anciãos e os Anciãos a transmitiram aos profetas. Os profetas a transmitiram 

aos homens da Grande Assembleia. Estes disseram três coisas: ‘sede 

ponderados no exercício da justiça; fazei muitos discípulos; levantai uma 

cerca em torno da Toráh. (SEFARIA, Mishnah Abot)  

Em Pentecostes, os discípulos são constituídos profetas por obra do Espírito Santo e são 

enviados a falar; no entanto, é preciso observar que o falar tem sua origem também em 

Deus, pois só depois da efusão do Espírito é que eles passam a falar, e falam em plena 

harmonia com o que receberam do Espírito, pois não se trata de um mero discurso 

humano (At 2,14-17). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          143 

f) As línguas de fogo: Lucas relata que, na manifestação do Espírito, apareceram línguas 

como de fogo, que se dividiam e pousavam sobre cada um dos apóstolos (At 2,3). O 

Rabi Iohanan, referindo-se à teofania do Sinai, explica também que, quando Deus falou 

ao povo, a voz de Deus saiu e dividiu-se em setenta (70) vozes, em setenta (70) línguas, 

para que todo o povo, que estava ao pé do monte, pudesse compreender a voz de Deus 

(POTIN, 1971, p. 308). A maior parte dos exegetas, quando fala das línguas de fogo, 

cita rabi Iohanan (POTIN, 1971, p. 309). No entanto, rabi Iohanan é posterior ao livro 

dos Atos. Lucas não poderia ter se inspirado na sua teoria. Sugere-se, por conta disso, 

que essa teoria desenvolvida por rabi Iohanan existia muito antes dele e ela poderia ter 

sido citada por Lucas sob forma de língua de fogo. Para Lucas, essas línguas de fogo 

simbolizavam a própria voz de Deus, ou seja, a palavra de Deus, que os apóstolos 

recebem e transmitem a todos os povos. E como trata-se da própria voz de Deus, todas 

as nações, no evento representadas, a compreendem (At 2,11). De acordo com a análise 

de At 2,1-15, pode-se atribuir ao Pentecostes cristão o mesmo sentido da festa judaica 

de Pentecostes. As duas tratam do nascimento do povo de Deus, por meio da 

manifestação de Deus que transmite sua Palavra e propõe sua Aliança. Resumindo, 

pode-se dizer que o Pentecostes Judaico e o Pentecostes Cristão celebram o nascimento 

do povo de Deus com o dom da Lei (revelação da Palavra) e dom da Aliança (aceitação 

da Palavra). As fortes semelhanças entre as duas festas, detectadas com base na 

comparação entre os textos de At 2,1-15 e Ex 19, não podem ser resultados de uma mera 

coincidência. Cremos que haveria apenas dois motivos para se ignorar essas 

semelhanças evidentes entre os dois textos. O primeiro seria a ingenuidade do estudioso, 

e ingenuidade deve ser entendida aqui como uma limitação na percepção do 

pesquisador, que pode desconhecer o universo judaico como meio e contexto do Novo 

Testamento e do próprio nascimento da Igreja. O segundo seria, simplesmente, a má 

vontade de um observador imbuído de preconceitos de ordem ideológica. 

A festa de yom kippur 

O nome da festa em hebraico é ~yrIPuKih ~Ay, (yom ha kippurim, que provém da raiz 

verbal rpK. Essa raiz dá ideia de cobrir, esconder ou apagar. Trata-se de cobrir os pecados. Yom 

ha Kippurim significa, pois, o dia das expiações. Mais tarde, com a evolução da festa, 

convencionou-se chamá-la no singular yom ha kippur. A festa de rPuKi ~Ay, yom kippur é, 

portanto, o dia em que Deus perdoa os pecados do povo. Esse dia é conhecido pelos judeus 

como o grande dia, os dias terríveis, dia do julgamento. Quem cria esse meio de aproximação 

é o próprio Deus. A festa de kippur é um meio dado a Israel de se reconciliar com Deus. Ela é 

vista como um dom de Deus. O jejum e os sacrifícios oferecidos são os meios de a comunidade 

responder à proposta de reconciliação feita por Deus. 

A festa aparece em Ex 30,1-10, e o texto fala do que se passa na Tenda da Reunião e 

refere-se ao rito de expiação dos pecados. Aarão, o sacerdote, faz a expiação com sangue pelos 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          144 

seus pecados e pelos pecados do povo, contudo, faz-se necessário observar a ordem das coisas. 

O primeiro a expiar os seus pecados é o próprio sacerdote. Depois é que ele vai atender às 

necessidades dos fiéis (Ex 30,10). 

Em Lv 16, define-se como essa festa deve ser realizada. O texto vai fazer uma descrição 

minuciosa de como se deve realizar o rito de expiação dos pecados. É perceptível a função 

fundamental  e central do  sumo-sacerdote no ritual da expiação dos pecados. Ele é a figura 

central por meio da qual tudo acontece, sem ele oficializando não há remissão dos pecados.  

A celebração de Kippur no período do segundo Templo 

A celebração de Kippur, no período do segundo Templo, era realizada de acordo com as 

orientações de Lv 16. A Mishná Yomá, capítulo1, apresenta informações detalhadas de como a 

festa era conduzida liturgicamente pelo sumo-sacerdote (SEFARIA, Misnhah Yoma). Ele era a 

figura central da cerimônia de Kippur; praticamente tudo passava por ele e era o único que 

podia oferecer sacrifícios nesse dia.  

Sete dias antes da festa, o sumo-sacerdote era separado de sua família. Ele ficava em uma 

sala, chamada sala dos conselheiros. Tal procedimento era necessário para evitar que ele 

contraísse qualquer impureza e ficasse inapto para presidir a cerimônia. O sumo-sacerdote 

deveria estudar o ritual da cerimônia de Kippur; ele era auxiliado por alguns dos anciãos do 

tribunal, que liam todo o ritual do dia e depois pediam que ele recitasse, a fim de estarem 

seguros de que o ritual seria executado de acordo com a tradição. O sumo-sacerdote não podia 

errar nenhum detalhe da celebração de Kippur. O ritual, tal qual apresenta Lv 16, é bastante 

complexo, todavia, o que era realizado no Templo era muito mais rico em detalhes litúrgicos. 

No dia da festa, o sumo-sacerdote tomava vários banhos de purificação. Ele se vestia 

por baixo com calção de linho, depois vestia uma túnica de linho branca por cima, cingida até 

a altura dos rins, e amarrava a cabeça com o turbante de linho branco; paramentado 

impecavelmente, ele iniciava os trabalhos, ainda de madrugada, com o pátio do Templo já 

repleto de fiéis.   

O primeiro sacrifício, que ele oferecia, era um novilho. Ele o oferecia, em primeiro lugar, 

pelos seus pecados e pelos pecados de sua casa. Antes de sacrificá-lo, o sumo-sacerdote pegava 

o novilho impunha a mão sobre sua cabeça, confessava primeiramente seus pecados e os de sua 

casa (Hb 9,7); em seguida, confessava o pecado de seu povo. Ele rezava por si mesmo, por sua 

casa, pelo povo e pelas nações. O sumo-sacerdote concluía a confissão dos pecados com uma 

oração, na qual pronunciava o nome de Deus. Acreditava-se que era, em virtude do nome de 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          145 

Deus, que o perdão dos pecados era consumado. E, assim, o sumo-sacerdote fazia a remissão 

de seu povo. 

Sentido teológico da festa de Kippur 

A festa de Kippur tem uma estreita ligação com a ideia de expiação de pecado, de 

arrependimento e de perdão (ACHARD, 1974, p. 100-104). O homem necessita da misericórdia 

de Deus, porque, por si só, ele não pode nada, por mais bondoso que ele seja, não está livre de 

pecar. O Sl 130,3 já expressa a realidade da fragilidade humana: “se olhardes as nossas faltas, 

quem haverá de subsistir”? Todo homem depende da misericórdia de Deus, por isso, há um dia 

exclusivo para Israel expiar suas faltas, usufruindo, assim, da misericórdia de Deus, esse dia é 

a festa de Yom Kippur. Nesse grande dia, o sumo- sacerdote é a figura central, ele se purifica, 

purifica sua casa, seu clero. Ele afasta o pecado e livra o santuário de suas impurezas. 

O sangue assume um papel central neste ritual de expiação. Segundo a tradição judaica, 

não há outra forma de se fazer a expiação que não seja pelo sangue (SEFARIA, Mishnah 

Yoma). como atestado também em Hb 9,22. Medibelle afirma que “a festa de Kippur é o triunfo 

do sangue. É da apresentação do sangue diante de Deus, que depende a purificação do Santuário 

e do Povo” (apud ACHARD, 1974, p. 115). O sangue é a fonte da vida, mas também Deus o 

deu como forma de expiar o pecado do povo. O objetivo do ritual de expiação é o 

restabelecimento das relações normais entre Deus e seu povo. As transgressões do fiel 

constituem um verdadeiro obstáculo para um bom relacionamento entre o povo e Deus. Elas 

despertam a cólera e a fúria de Deus, colocando em dúvida o futuro do homem de fé. O povo 

deve, então, se livrar de seus pecados e o meio mais viável é a celebração de Kippur. Essa festa 

é quase um sacramento que possibilita ao crente recomeçar sempre que tiver cometido faltas 

contra Deus.  

 A preocupação de apagar os pecados parece antiga, mas ganha força a partir das 

experiências dos exílios e da destruição do Templo. O povo vê a desgraça como consequência 

de seus próprios pecados. A noção de pecado é objetiva, é um mal que traz consequências 

imediatas.  O dia de Kippur convida Israel a um exame de consciência. Convida o povo a escutar 

a voz dos sacerdotes, dos profetas e dos sábios e reconciliar-se com os irmãos, e com Deus, que 

está sempre disposto a perdoar.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          146 

A festa de Kippur e a Carta aos Hebreus  

 Há uma estreita ligação entre a festa judaica de Kippur e a Carta aos Hebreus. Um 

estudioso dessa Epístola, obrigatoriamente, tem que conhecer a liturgia de Kippur; caso faça o 

contrário, sua pesquisa poderá ficar seriamente comprometida, pois, o autor dessa Carta se apoia 

no ritual litúrgico de Kippur, para explicar e fundamentar seu tema central que é o sacerdócio 

de Cristo. Em relação à estreita ligação entre a Carta aos Hebreus e a festa de Kippur, Jean 

Massonet (2016, p. 41-43) afirma que os temas debatidos na referida Epístola são puramente 

judaicos e são focados sobre o culto, o sacrifício no Templo e sobre o Santo dos Santos, 

principal local do Templo.  Quando se trata do tema principal que é o sacerdócio de Cristo, a 

referência é a festa de Kippur, portanto, sem o conhecimento do contexto dessa festa, a Carta 

aos Hebreus se torna indecifrável. 

Logo no início da Carta, o autor a aborda o tema principal: “Convinha, por isso, que em 

tudo se tornasse semelhante aos irmãos, para ser, em relação a Deus, Sumo-sacerdote 

misericordioso e fiel, para expiar assim os pecados do povo” (Hb 2,17).  Segundo Vanhoye 

(2002, p. 15-22), esse enunciado é uma grande novidade em relação ao Novo Testamento, onde 

Jesus nunca é apresentado como Sumo-sacerdote. A questão sobre sua identidade suscita várias 

hipóteses; Ele é chamado de Mestre, Rabi, (Mt 8,18, Lc18,18) alguém que conhece bem as 

Escrituras. Ele é visto como o profeta (Jo 1,43)) prometido a seu povo (Dt 18,15.18). Ele é 

reconhecido também como o Mashiah, o ungido, o Cristo (Lc 9,20); porém, jamais aparece 

como sumo-sacerdote e nem suas atividades são de sacerdote. Ele ensinava (Mc 1,21), curava 

(Mc 1,32), entretanto, nenhuma passagem dos Evangelhos cita Jesus, apresentando sacrifício 

ou oficiando no Templo. Segundo a Lei de Moisés, ele também não poderia ser sacerdote, pois 

não pertencia à família sacerdotal. Somente os da tribo de Levi podiam se tornar sacerdote (Nm 

3,1-7), e Jesus é da tribo de Judá (Hb 7,14).   

Todavia, em Hb 5, o autor de carta começa a justificar o sacerdócio de Jesus. Ele 

reconhece que ninguém pode usurpar o título de sacerdote, pois essa é uma missão designada 

por Deus tal qual aconteceu com Aarão: “Ninguém, pois, se atribua esta honra, se não o que foi 

chamado por Deus, como Aarão” (Hb 5,4). Se Jesus é sumo-sacerdote, ele deve ser de acordo 

com a Lei de Moisés. Jesus não poderia usurpar o título de sumo-sacerdote como fizeram os 

reis asmoneus e até hoje tem o sacerdócio negado pelos judeus. Desse modo, de acordo com a 

Carta aos Hebreus, Jesus se tornou sacerdote, designado por Deus, segundo a ordem de 

Melquisedec, tal qual afirma essa passagem: “Ele, porém a recebeu daquele que lhe disse: Tu 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          147 

és meu filho, hoje te gerei... Tu és sacerdote para sempre, segundo a ordem de Melquisedec” 

(Hb 5,5-6).  

Para Vanhoye, a Carta aos Hebreus, ao apresentar uma outra via de acesso ao 

sacerdócio, introduz uma outra inovação na literatura do Novo Testamento. Existem, portanto, 

dois modos de se tornar sacerdote para Carta aos Hebreus: um quando se é da tribo de Levi 

como Aarão e outro, por designação direta de Deus, segundo Melquisedec, sacerdote do Deus 

altíssimo. Segundo a Carta aos Hebreus, é precisamente nessa segunda categoria de sacerdócio, 

que Jesus se encaixa como Sumo-sacerdote (2002, p. 23-28). A segunda via, que é divina, é 

superior à primeira via humana. 

Gn 14,17-20 apresenta Melquisedec como sacerdote do Deus altíssimo. Em um ritual 

litúrgico, Ele abençoa Abraão, cobra-lhe o dízimo de tudo e depois desaparece repentinamente 

para nunca mais aparecer. Nenhuma outra passagem, nem antes e nem depois desse episódio 

fala de Melquisedec. Ele não está relacionado com Aarão, portanto, não é de família sacerdotal. 

O autor da Carta aos Hebreus dá a entender, então, que ele vem do céu só para abençoar Abraão, 

o pai das bênçãos. Explica, assim, a Carta aos Hebreus: “Este Melquisedec é, de fato, rei de 

Salém, sacerdote do Deus altíssimo... E seu nome significa, em primeiro lugar, Rei de justiça e 

depois Rei da paz. Sem pai, sem mãe, sem genealogia, nem princípio de dias, nem fim de vida, 

é assim que se assemelha ao Filho de Deus e permanece sacerdote eternamente” (Hb 7,1-3).  

De acordo com a Carta aos Hebreus, Melquisedec não tem pai, não tem mãe, nem 

começo de dias e nem fim.  Nenhuma criatura celeste ou terrestre tem essas características. 

Todas, ainda que não tenham fim, como é o caso dos anjos, tem início de dias, pois foram 

criados por Deus. Melquisedec não tem nem início e nem fim. Entendemos que só Deus é assim! 

Nesse sentido, Melquisedec, sacerdote do Deus altíssimo, é associado à figura do próprio Deus. 

E, neste caso, se justifica o fato de ele ter abençoado Abraão, o pai das bênçãos; ninguém na 

Bíblia teria autoridade para abençoá-lo. Melquisedec é, pois, identificado como igual a Deus e 

é, exatamente d’Ele, que Jesus, o Filho de Deus, herda o sacerdócio, que é superior ao de Levi.  

Se Jesus é sacerdote, Ele tem uma missão sacerdotal e deve como tal exercê-la. Lv 9,7 

define bem a missão do sumo-sacerdote. Ela consiste em oferecer sacrifício por seus próprios 

pecados e pelos pecados do povo. O Sacerdote se torna, assim, um mediador necessário, sempre 

presente na história de Israel. Ele teve seu apogeu no período do Templo, destacando, 

sobretudo, sua função durante a festa de Kippur, onde ele tinha a missão sublime de reaproximar 

os pecadores de Deus. Era, nessa solenidade, que o sacerdote exercia plenamente sua função. 

Uma multidão de fiéis se valia dele, para se livrar de suas faltas e reaproximar-se do SENHOR, 

que é Santo. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          148 

A missão de Jesus, enquanto o Sumo-sacerdote é exatamente a mesma do sacerdote 

levita: expiar o pecado do povo, reabilitar o homem pecador diante de Deus, ser uma ponte que 

liga o frágil fiel a Deus.  Contudo, Ele a realiza de modo perfeito, tornando-se, assim, superior 

ao sacerdote levita (Hb 7,24). No ministério de Jesus, sumo sacerdote, a festa de Kippur chega 

ao seu cumprimento pleno, realizando, de modo perfeito, a expiação dos pecados dos fiéis.  A 

perfeição se manifesta na forma de Jesus fazer a mediação entre o homem e Deus. Ela consiste 

em vários aspectos ligados ao - perfil e à ação sacerdotal de Jesus enquanto mediador entre 

Deus e o homem. Assim, Hb 7,26-28 mostra as qualidades do mediador Jesus, que tornam a 

sua mediação perfeita. Jesus é um sumo-sacerdote Santo, inocente, imaculado, separado 

realmente dos pecadores e não apenas ritualmente.  

O sacerdote levita, por mais que se separe ritualmente na véspera de Kippur, 

humanamente, continua igual aos demais fiéis, sujeito ao pecado, ao passo que Jesus é separado 

pelo fato de não pecar em nenhuma circunstância (Hb 7,26). Com essas qualidades, ele não 

passa pelo constrangimento de oferecer sacrifícios a cada dia; primeiramente por seus próprios 

pecados, depois pelos pecados do povo (Hb 7,27). O fato de o levita oferecer sacrifícios pelos 

seus próprios pecados revela sua fragilidade enquanto mediador, como diz a Carta aos Hebreus: 

“ele (o sumo sacerdote) está cercado de fraqueza” (Hb 5,2).  Se ele está cercado de fraqueza, 

não pode fazer uma mediação perfeita entre Deus e o homem, pois ele mesmo está longe de 

Deus.  Aquele que faz a mediação deve estar próximo de Deus. O pecado afasta o homem de 

Deus. Como um pecador afastado de Deus pode fazer uma boa mediação de reaproximar os 

homens de Deus, se ele mesmo se encontra distante? A mediação do sumo-sacerdote, perto da 

mediação de Cristo, torna-se, assim, paliativa, funcionou enquanto não havia aquela que é 

perfeita e que é realizada por Jesus como sumo-sacerdote segundo a ordem de Melquisedec (cf. 

Hb 7,15-19). 

Em Hb 9,11-12, essa superioridade do sacerdócio de Cristo, em relação aos levitas é 

evidenciada em decorrência do Templo, onde, Jesus, como sumo-sacerdote, atua; Jesus entrou 

nos céus para interceder pelos homens (Hb 9,11). Quando Salomão inaugurou o Templo, lançou 

um questionamento, que se manteve na cabeça de muitos fiéis, desde seu tempo até os dias de 

hoje. Salomão questiona se, de fato, Deus habitaria em uma casa feita por si próprio, pois os 

céus dos céus não o poderiam conter, como Deus poderia ser contido em um Templo (1Rs 8,27). 

Se Salomão, que construiu o Tempo, tem dúvidas com relação à presença de Deus no mesmo, 

Estevão afirma categoricamente que o Altíssimo não habita em obras de mãos humanas (At 

7,48). Se Ele não habita no Templo, a mediação aí feita está comprometida, uma vez que o 

encontro com Ele não é perfeito, mas é realizado de modo sacramental, podendo ou não alcançá- 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          149 

lo.  Tal dúvida não existe em relação à mediação feita por Jesus; para o autor da Carta aos 

Hebreus, Ele entra na verdadeira Tenda, que não é feita por mãos humanas, ou seja, Ele adentra 

aos céus e tem o real encontro com Deus, podendo interceder, diante de Deus, pelos pecadores 

(9,11). A mediação, nesse caso, é perfeita, pois não há dúvida de que o encontro com Deus 

tenha ocorrido.  

Além disso, a expiação dos pecados operada por Jesus se torna mais perfeita também, 

em virtude do sacrifício; não se trata mais de entrar em santuários de barros com sangue de 

bode ou de touros, Cristo, sacerdote perfeito, entra nos céus com seu próprio sangue, 

oferecendo-se a si mesmo como vítima de expiação pelos pecados de todos, obtendo, assim, 

uma redenção eterna (Hb 9,12-13). 

No artigo, Le Christ, Prêtre–Roi cause de Salut eternel (FORNASIER; GONZAGA, 

2022, p. 27-29), evidenciam outro aspecto do mediador Cristo, sacerdote e rei, a partir de Hb 

10,1-18, que torna a mediação de Cristo ainda mais superior à mediação levita. Segundo eles, 

a mediação de Cristo, sacerdote, não é pontual, mas gera um efeito contínuo no pecador, uma 

vez que Jesus, sacerdote, segundo a ordem de Melquisedec, age com o Espírito Santo, o qual 

não cessa de enviar em prol dos pecadores, para que eles sejam santificados, constantemente; 

assim, se o homem pecar, afastando-se de Deus, o Espírito o reconduz até o Altíssimo.    

Conclusão 

Neste estudo, procuramos evidenciar a influência das celebrações bíblico-judaicas nos 

Escritos Neotestamentários, bem como na nossa liturgia cristã. Foram apresentadas três festas 

bíblicas, que fazem parte do calendário litúrgico judaico: Páscoa, Pentecostes e Kippur. Com 

base na teologia bíblico-judaica dessas festas, abordamos e buscamos esclarecer várias 

passagens do Novo Testamento apresentadas neste estudo. O objetivo foi mostrar a importância 

do conhecimento das Escrituras e da Tradição judaica, para a compreensão do Novo Testamento 

e de certas nuances de nossa liturgia.   

Sem o conhecimento das Escrituras e da Tradição judaica todos os textos, aqui 

apresentados, bem como as festas cristãs da Páscoa e Pentecostes, também aqui mencionadas, 

se tornariam indecifráveis. Desse modo, as Escrituras e a própria Tradição judaica constituem 

um verdadeiro vínculo entre o cristianismo e o judaísmo (MIRANDA, 2018, p. 165-173). Para 

melhor conhecimento do Novo Testamento e de certos aspectos da liturgia cristã, não se podem 

prescindir das Escrituras e nem de certas Tradições judaicas, como, por exemplo, das festas 

religiosas. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          150 

Nesse sentido, conclui-se este estudo, fazendo referência à famosa frase de Santo 

Agostinho: “o Novo Testamento se esconde no Antigo, e o Antigo se revela no Novo” (DV, 

16).  Esse pensamento de Agostinho atesta que os dois Testamentos se interligam, porém, cada 

um é único em sua própria ordem. Portanto, quando se aborda o Antigo Testamento, ligando-o 

ao seu contexto e à Tradição judaica, ele se revela mais ainda no Novo Testamento, 

esclarecendo dele, a mensagem. Foi o que se mostrou neste estudo das festas judaicas, com base 

nas Escrituras contextualizadas. 

Referências Bibliográficas 

ACHARD, Robert Martin. Essai biblique sur Les fêtes d’Israël. Paris: Labor et Fides, 1974 

AVRIL, Anne Catherine, DE LA MAISONNEUVE, Dominique. As Festas Judaicas. São 

Paulo: Paulus,2005. 

Bibleworks, Versão 10. Norfolk, VA: Bibleworks, LLC, 2018. Software. 

CONCORDÂNCIA BÍBLICA. São Paulo: SBB, 2011. 

DAHLER, Etienne. Festas e Símbolos. São Paulo: Aparecida, 2002.  

DEVILLERS, Luc.  A saga de Siloé, Jesus e a festa das Tendas. São Paulo: Paulinas, 2007.  

DE VAUX, Roland. Instituições de Israel no Antigo Testamento. São Paulo: Editora 

Teológica, 2003.  

DREHER, Martin. A crise e renovação da Igreja no período da reforma. São Leopoldo: 

Sinodal, 2006   

ELLIGER, K.; RUDOLPH, W. (Eds.). Biblia Hebraica Stuttgartensia. 5. ed. Stuttgart: 

Deutsche Bibelgesellschaft, 1997. 

FLUSSER, David. La secte de la mer morte. L´histoire spirituelle et les manuscrits. Paris: 

Desclés de Brouwer, 2002. 

FORNASIER, R. C.; GONZAGA, W. Le Christ, Prêtre-Roi, cause du salut éternel selon 

Hb 10,1-18. Pesquisas em Humanismo Solidário, Salvador, v. 2, n. 1, p. 5-32, jan./jun. 2022. 

ISSN 2764-3727 

HESCHEL, Abraham Joshua. O Schabat. Seu significado para o homem moderno. São 

Paulo: Perspectiva, 2017. 

JOSEFO, Flavio. História dos Hebreus. De Abraão à queda de Jerusalém. Obra Completa. Rio 

de Janeiro: Casa Publicadora Assembleias de Deus, 1990. 

LENHARDT, Pierre; COLLIN, Matthieu. Evangelho e tradição de Israel. São Paulo: 

Paulus, 1994. 

MANNS, Frederic. Le Symbole Eau-Esprit dans le judaïsme ancien. Jerusalém: Franciscan 

printing press, 1983. 

MASSONNET, Jean. L´epître aux Hébreux. Paris: Les editions du Cerf, 2016.  

MIRANDA, Manoel. As relações entre judeus e cristãos a partir do Evangelho Segundo 

João. São Paulo: Fons Sapientiae; CCDEJ, 2018.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          151 

MIRANDA, Manoel; RAMOS, Marivan Soares. O ciclo das festas bíblicas na Escritura e 

na Tradição Judaico-Cristãs. São Paulo: CCDEJ-Fons Sapientiae, 2021. 

NESTLE-ALAND (eds.), Novum Testamentum Graece. Ed. XXVIII. Stuttgart: Deutsche 

Bibelgesellschaft, 2012. 

POTIN, Jean.  La fête Juive de Pentecôte. Paris: Les éditions du Cerf, 1971. 

RAHLFS, A.; HANHART, R. (eds.). Septuaginta. Editio Altera. Stuttgart: Deutsche 

Bibelgesellschaft. 2006. 

RAMOS, Marivan Soares. Por trás das Escrituras. Uma introdução a exegese judaico-cristã. 

São Paulo: Fons Sapientiae; CCDEJ, 2019. 

SEFARIA. Mishnah. Disponível em: < https://www.sefaria.org/texts/Mishnah>. Acesso em 

20 fev 2025. 

SKARSAUNE, Oskar E. À Sombra do Templo. São Paulo: Editora Vida, 2001. 

VANHOYE, Albert. La Lettre aux Hébreux, Jesus-Christ, Mediateur d´une Nouvelle 

Alliance. Paris: Desclés, 2002.   

WEBER, R.; GRYSON, R. (eds.). Biblia Sacra Vulgata. Iuxta Vulgatam Versionem. Editio 

Quinta. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2007. 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          152 

CERVÍDEOS NA BÍBLIA HEBRAICA 

CERVIDS IN THE HEBREW BIBLE 

 

Matthias GRENZER é Doutor em Teologia pela Faculdade de Filosofia e Teologia St. Georgen 

em Frankfurt, Alemanha, e Mestre em História pela PUC-SP. Leciona na Faculdade de Teologia 

da PUC-SP e é líder do Grupo de Pesquisa TIAT (Tradução e Interpretação do Antigo 

Testamento). 

Resumo 

Vinte e quatro vezes, a Bíblia Hebraica menciona os cervídeos. Em geral, essa milenar obra literário-

teológica parece trazer o corço e a corça ao encontro de seus ouvintes-leitores, mas, possivelmente, 

também o gamo. Com isso, ora investe na descrição do ambiente natural e dos movimentos dos animais 

selvagens em questão, ora visa à alimentação e à procriação deles. Também se determina que a carne 

dos cervídeos pode ser consumida pelo ser humano, mesmo que esses animais não sirvam como 

sacrifício a ser ofertado a Deus. Além disso, os cervídeos são tidos como graciosos e amáveis, inspirando 

a pessoa na vivência de seu amor por alguém. De forma detalhada, a presente investigação procura 

descobrir como a Sagrada Escritura da comunidade judaico-cristã enxerga os cervídeos, procurando, 

inclusive, pelas conotações religiosas que acompanham os animais em questão. Com isso, o presente 

estudo se encaixa nas pesquisas comumente rotuladas de leitura verde da Bíblia. 

Palavras-chave: Bíblia Hebraica. Animais selvagens. Leitura verde. 

Abstract 

Twenty-four times, the Hebrew Bible mentions cervids. In general, this ancient literary-theological work 

seems to bring roe deer and does to the attention of its listeners-readers, but possibly also fallow deer. 

In doing so, it focuses on describing the natural environment and the movements of the wild animals in 

question. At other times, it focuses on their feeding and procreation. It also determines that the meat of 

cervids can be consumed by humans, even if these animals do not serve as sacrifices to be offered to 

God. In addition, cervids are considered graceful and lovable, inspiring people to experience their love 

for someone. In detail, this research seeks to discover how the Holy Scripture of the Judeo-Christian 

community views cervids, including the religious connotations associated with these animals. Thus, this 

study fits into the research commonly labelled as a green reading of the Bible. 

Keywords: Hebrew Bible. Wild Animals. Green Reading. 

Introdução 

Conforme estudos arquezoológicos (GILBERT, 2002, p. 24-26), três espécies da família 

dos cervídeos existiam no antigo Oriente Próximo e, com isso, em Israel: o cervo e a cerva 

(Cervus elaphus), o corço e a corça (Capreolus capreolus), o gamo e a gama (Dama dama).1 

Quais desses animais, no entanto, aparecem na Bíblia Hebraica, obra literário-religiosa que 

 

 E-mail: mgrenzer@pucsp.br 
1 Veado/veada é o nome genérico para várias espécies de cervídeos nas Américas. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          153 

acolhe o mundo do Israel antigo e das culturas vizinhas, visando ao segundo e, sobretudo, ao 

primeiro milênio a.C.? 

Em princípio, “o habitat é o nível mais fundamental da classificação animal no sistema 

utilizado pelos antigos hebreus” (DEYSEL, 2017, p. 231). Nesse sentido, os cervídeos 

pertencem aos animais terrestres, ao contrário dos animais que vivem no ar ou na água. Entre 

os animais terrestres, os cervídeos são animais do campo e, portanto, animais selvagens, em 

vez de animais domésticos. Além disso, estudos etimológicos dos nomes dados aos cervídeos 

podem ajudar na tentativa de identificá-los. Em especial, a descoberta da provável raiz verbal 

do substantivo em questão pode contribuir com a compreensão dele. 

Eis uma primeira apresentação dos vocábulos a serem procurados na Bíblia Hebraica, 

sabendo-se que as traduções deles aqui propostas ainda precisam ser justificadas:  

• “corço (אַיָּל)” (Dt 12,15.22; 14,5; 15,22; 1Rs 5,3; Is 35,6; Sl 42,2; Ct 2,9.17; 8,14; 

Lm 1,6) – em Ct 2,9.17; 8,14, fala-se da “cria (עֹפֶר) dos corços (אַיָּלִים  ,– ”(הָּ

• “corça (אַיֶלֶת ou  ה  ;Gn 49,21; 2Sm 22,34; Jr 14,5; Hab 3,19; Sl 18,34; 22,1) ”(אַיָּלָּ

29,9; Jó 39,1; Pr 5,19; Ct 2,7; 3,5) e 

• “gamo (מוּר  .(Dt 14,5; 1Rs 5,3) ”(יַחְּ

Existe a possibilidade de as palavras hebraicas “corço (אַיָּל)” e corça (אַיֶלֶת ou אַיָּלָּה)” 

derivarem da raiz verbal “estar à frente, ser forte/poderoso (אוּל II)”, justamente por visar-se ao 

“corpo” e/ou à “galhada” como representantes das “forças sobrenaturais” desses animais 

(RIEDE, 2002, p. 178); no entanto, como verbo flexionado, a raiz verbal em questão não 

aparece na Bíblia Hebraica. O vocábulo “gamo (מוּר  por sua vez – assim como as palavras ,”(יַחְּ

“jumento (חֲמוֹר)” e “barro, argila (חֹמֶר III)” –, deriva da raiz verbal “estar vermelho (חמר II)” 

(Jó 16,16), indicando “a pele vermelha” do “gamo” e/ou, também, do “corço” (RIEDE, 2002, 

p. 175). 

Enfim, juntamente são vinte e quatro menções dos cervídeos na Bíblia Hebraica. Ao 

visitar todas elas, a presente investigação se propõe a descrever as aparências e os 

comportamentos desses animais que, na milenar literatura bíblica, ganham destaque. Com isso, 

no entanto, surge outra questão no horizonte: porventura, a Bíblia, junto às culturas vizinhas do 

antigo Israel, confirma uma “visão totalmente centrada no ser humano” (KEEL, 2001, p. 26) 

ou, contrariamente, favorece “uma proximidade fundamental entre os animais e os seres 

humanos” (THÖNE, 2016, p. 209)? 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          154 

Ambiente natural e movimentos 

Em diversos momentos, a Bíblia Hebraica, ao mencionar os cervídeos, traz o habitat 

desses animais selvagens ao encontro de seus ouvintes-leitores. Ora a “cria (עֹפֶר) dos corços 

רִים) é contemplada nos “montes ”(אַיָּלִים) רִים) de Beter” (Ct 2,17), nos “montes (הָּ  dos (הָּ

bálsamos” (Ct 8,14) e/ou, simplesmente, nos “montes (רִים עוֹת) e nas “colinas ”(הָּ בָּ -Ct 2,8) ”(גְּּ

9). Ora a “corça (אַיָּלָּה)” é vista e/ou imaginada nas “alturas (מוֹת  2Sm 22,34; Hab 3,19; Sl) ”(בָּ

18,34). Também se visa às “corças ( לוֹ תאַיְּ ) do campo (דֶה  .(Ct 2,7; 3,5) ”(שָּ

Ao observar esses animais dentro de seu habitat, descobre-se também a agilidade com 

que se movem, inclusive em terrenos íngremes. Nesse sentido, o livro do profeta Isaías cultiva 

a esperança de que um “manco ( ַח  Um .(Is 35,6) ”(אַיָּל) como o corço (דלג) volte a “saltar ”(פִסֵּ

“selo cilíndrico” ou “rolante da Assíria Média”, pertencente ao “século XIII a.C.” (KEEL, 1992, 

p. 95), ilustra essa imagem (Figura 1). 

 

 

Figura 1: Cervídeo em movimento, século XIII a.C. 

Com isso, de um modo ainda mais específico, os “pés das corças (אַיָּלוֹת)” (2Sm 22,34; 

Hab 3,19; Sl 18,34) se tornam imagem de quem sabe pisar com firmeza, equilíbrio e “força” 

(Hab 3,19), mesmo em terrenos exigentes. No caso, cervídeos são artiodátilos, isto é, ungulados 

com um número par de dedos. Impressiona também a velocidade com que esses animais se 

movem. Assim, no final do Cântico dos Cânticos, a amada ordena ao amado: “Foge e, sobre os 

montes dos bálsamos, torna-te parecido com uma gazela (בִי  dos corços (עֹפֶר ) ou como a cria (צְּ

אַיָּלִים)  Talvez algo semelhante valha para “Neftali”, tribo descrita como “corsa .(Ct 8,14) ”(הָּ



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          155 

ה) libertada” ou “enviada (אַיָּלָּה) לֻּחָּ  Novamente, uma imagem ajuda a ilustrar o .(Gn 49,21) ”(שְּ

movimento de um cervídeo em velocidade. Trata-se de um entalhe em marfim de Kamid el-

Loz, do Líbano, dos séculos XIV a XIII a.C. (Figura 2). 

 

 

Figura 2: Cervídeo em fuga, séc. XIV-XIII a.C. 

 

Ao ver essa imagem, novamente seja lembrado o que se ouve ou lê em Ct 2,8-9: o “amado 

בִי) como uma “gazela ,”(דוֹד) אַיָּלִים) de corços (עֹפֶר) e/ou “a cria ”(צְּ ג) pula“ ,”(הָּ דַלֵּ  sobre montes (מְּ

רִים) ץ) e salta (עַל־הֶהָּ קַפֵּ עוֹת) colinas (מְּ בָּ  Contudo, outros aspectos fazem parte da vida dos .”(עַל־הַגְּּ

cervídeos. 

Alimentação e procriação 

Seres vivos precisam alimentar-se. Em vista disso, no Cântico dos Cânticos, o “amado” 

assemelha-se à “cria ( עֹפֶר) dos corços (אַיָּלִים רֹעֶה) como “quem pasta ”(הָּ -entre lírios” (Ct 2,16 (הָּ

17). Contrariamente, o livro das Lamentações olha para os “príncipes” do povo de Deus “como 

corços (אַיָּלִים עֶה ) que não encontraram pasto (כְּ לאֹ־ ) e, por causa disso, estão “sem força ”(מִרְּ בְּ

 no (אַיֶלֶת) Com outras palavras, conhece-se a situação em que, para “a corça .(Lm 1,6) ”(כֹחַ 

campo (דֶה  .(Jr 14,5) ”(דֶשֶא) que é um animal herbívoro, “não há mais nenhum verde ,”(בַשָּ

Além de pastagem, cervídeos precisam ter acesso à água. O início do Salmo 42 ilustra 

essa necessidade, quando o orante descreve sua ânsia por Deus trazendo a imagem do animal 

aqui investigado: “Como uma corça (אַיָּל יִם) por leitos de água (תַעֲרֹג) anseia (כְּ י־מָּ  assim ,(אֲפִיקֵּ

minha alma anseia por ti, ó Deus” (Sl 42,2).2 Talvez também o aviso inicial no Salmo 22 – 

 

2 A primeira palavra no v. 2a gera certa dificuldade. Prefixada pela preposição “como ( ְּכ)”, ela introduz, de forma 

destacada na primeira posição, o animal. Em princípio, trata-se do substantivo masculino singular “corço (אַיָּל)”. 

Tanto o Códice de Aleppo, manuscrito de 930 d.C., como o Códice de Leningrado, manuscrito de 1008 d.C., 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          156 

“Segundo a corça (עַל־אַיֶלֶת) da aurora (הַשַחַר)” (Sl 22,1) – tenha em mente a necessidade desse 

animal noturno, quando, antes de retirar-se para o bosque no final da madrugada, ainda procura 

por um leito de água para beber. Outra vez a iconografia do antigo Oriente Próximo ajuda na 

compreensão do texto bíblico. Uma escultura em marfim de Arslan Tash, na Síria, pertencente 

ao Império Neo-Assírio, século VIII a.C., mostra um cervídeo com a cabeça abaixada e a língua 

para fora (KEEL, 1996, p. 300), aparentemente à procura de água (Figura 3). 

 

 

Figura 3: Cervídeo que pasta e/ou bebe, século VIII a.C. 

Combina também com essa imagem o que se ouve ou se lê no livro do profeta Isaías. Ao 

visar ao momento de restauração, o “manco salta como o corço (אַיָּל  porque irromperam [...] ,(כָּ

águas no deserto e torrentes na estepe” (Is 35,6). Isto é, como a água fresca em meio ao ambiente 

seco devolve a vida ao cervídeo, assim o aleijado recupera o seu movimento. 

Além disso, vale observar como a Bíblia Hebraica, em três momentos, contempla o 

momento de as corças darem à luz. No caso, uma das perguntas feitas pelo Senhor a Jó é: 

 

trazem essa leitura. Ambos os manuscritos leem “como um corço (אַיָּל  No entanto, logo em seguida, o verbo .”(כְּ

“anseia (תַעֲרֹג)” é flexionado na terceira pessoa singular feminina. Aparentemente, surge uma incompatibilidade, 

uma vez que o hebraico tem formas diferentes para a terceira pessoa masculina e feminina do verbo. Com isso, a 

Biblia Hebraica Stuttgartensia (ELLIGER; RUDOLPH, 1997, p. 1124), edição crítica comumente usada no 

mundo acadêmico, numa nota de rodapé, indica a seguinte variante: “leia אַיֶלֶת  .”ou seja, “como uma corça ,”כְּ

Afirma-se que o copista possa ter omitido a letra tav (ת), observando-se, portanto, uma haplografia. Contudo, 

também é possível que se trate de um “uso epiceno de ‘corço (אַיָּל)’ masculino”, referindo-se, assim, à corça 

(BÖHLER, 2021, p. 770). Coisa semelhante ocorre em português, quando um carneiro é chamado de ovelha ou 

uma cadela, de cão (em relação aos “nomes epicenos” hebraico bíblico, cf. WALTKE; O’CONNOR, 2006, p. 107-

109). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          157 

“Observas corças (אַיָּלוֹת) fazer ter dores de parto? Contas como completam os meses e conheces 

o tempo de elas darem à luz, quando se curvam, parem as crias delas e mandam embora suas 

dores? Seus filhotes enrobustecem, tornam-se grandes no descampado, sem que retornassem” 

(Jó 39,1-4). Quer dizer, Deus se apresenta como quem “conhece os negócios mais secretos 

desses seres arredios e fáceis de assustar”, inclusive “os supervisiona” (KEEL, 1978, p. 83). Ao 

mesmo tempo, segundo as palavras do orante no Salmo 29, “‘a voz do SENHOR”, ao trazer a 

tempestade e, com isso, a água da chuva capaz de renovar a natureza, estimula esses animais 

selvagens a procriarem, ‘fazendo corças (אַיָּלוֹת) darem à luz’ (v. 9a)” (GRENZER; SANTOS; 

AMORIM, 2025). Além disso, o profeta Jeremias observa a seguinte acontecimento: “A corça 

 .no campo deu à luz e abandonou, porque não houve verde” (Jr 14,5) (אַיֶלֶת)

Resumindo, ao contemplar como os cervídeos se alimentam e procriam, os textos 

pertencentes à Bíblia Hebraica se tornam sensíveis à sobrevivência exigente e, por vezes, 

ameaçada desses animais selvagens, mas também destacam o quanto Deus se propõe a preservá-

los. 

Carne comestível 

Ao mesmo tempo, diversas formulações jurídicas no livro do Deuteronômio permitem 

que a carne dos cervídeos seja comida pelo ser humano. No entanto, ora o manejo de sangue 

exige atenção, ora é preciso ter clareza a respeito da diferença entre o sacrifício religioso, isto 

é, o abate ritual, e o abate profano. Afinal, em Israel, nenhum animal selvagem pode ser ofertado 

como sacrifício a Deus. Pelo contrário, somente um “animal doméstico (ה מָּ הֵּ  isto é, algo do ,”(בְּ

“gado grande ( ר קָּ ) ou do “gado pequeno ”(בָּ  ֹ אןצ )” (Lv 1,2) pode ser ofertado a Deus. Portanto, 

cervídeos, como animais selvagens, somente profanamente podem ser abatidos.  

Eis a lei no Pentateuco que, pela primeira vez, menciona um cervídeo: “Somente 

conforme todo desejo de tua alma, de acordo com a bênção do SENHOR, teu Deus, a qual deu a 

ti em todos os teus portões, abaterás e comerás carne. O impuro e o puro a comerão, como a 

gazela e como o corço” (Dt 12,15). A presente formulação jurídica pressupõe o abate de animais 

selvagens na caça e o costume de comer a “carne (ר שָּ בִי) de “gazela ”(בָּ  Dt) ”(אַיָּל) e “corço ”(צְּ

12,15; cf. também Dt 15,22). E isso sem que “fosse necessária uma pureza ritual” (BRAULIK, 

1986, p. 99). Todavia, o legislador israelita tem agora a seguinte situação em vista: após a 

centralização do culto em Jerusalém, de forma semelhante ao que ocorre com gazela e corço 

durante a caça, permite-se o abate profano de animais domésticos nos mais diversos lugares 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          158 

habitados pelo povo, sendo que, antes dessa centralização, o abate de qualquer animal, 

aparentemente, sempre tenha sido um ato ritual. 

Com outras palavras, a lei deuteronômica parte do conhecimento de que, “há milhares de 

anos, a diversificada fauna nativa do sul do Levante era explorada como alimento” e, dado 

confirmado pela “arqueologia, animais com cascos eram consumidos, de um modo específico 

o corço (Cervus capreolus), o gamo (Dama mesopotamicus) e o cervo-vermelho (Cervus 

elaphus)” (FULTON; HESSE, 2022, p. 176). Além disso, o legislador israelita usa o mesmo 

verbo “abater, imolar, sacrificar (זבח)” para o abate profano (Dt 12,15.21) e para o abate cultual 

como parte de um rito religioso ou litúrgico, com a presença de altar e sacerdote (Dt 15,21; 

16,2.4.5.6; 17,1; 18,3; 27,7). Contudo, mesmo diante da “dessacralização” (OTTO, 2016, p. 

1184) do abate profano para comer a carne, “o sangue deve ser tratado separadamente” 

(BRAULIK, 1986, p. 99). Vale a seguinte máxima: “Apenas não comereis o sangue! Como a 

água, demarrá-lo-ás sobre a terra!” (Dt 12,16). 

Logo em seguida, outra lei deuteronômica, novamente, menciona o consumo da carne 

cervídea. Ou seja, quando um israelita diz: “Quero comer carne!”, lhe é dito: “Podes comer 

carne!” (Dt 12,20). Como? Mesmo longe de Jerusalém, “lugar escolhido pelo SENHOR para ali 

instalar seu nome”, vale a seguinte regra: “Abaterás do teu gado grande (ר קָּ  e de teu gado (בָּ

pequeno ( צאֹן) [...] e, entre teus portões, comerás conforme todo desejo de tua alma” (Dt 12,21). 

“De certo, como se come a gazela e o corço (אַיָּל), comerás” a carne dos animais domésticos (Dt 

12,22). Vale lembrar aqui que a gazela não pertence à família dos cervídeos, mas sim à dos 

bovídeos. 

No mais, também o catálogo de animais considerados puros, aptos para o consumo de sua 

carne, menciona, em meio ao “gado grande (ה מָּ הֵּ  e ”(אַיָּל) dois cervídeos: “corço ,(Dt 14,4) ”(בְּ

“gamo (מוּר  ”Assim, não surpreende que, da “provisão de Salomão para um dia .(Dt 14,5) ”(יַחְּ

(1Rs 5,2), pensando na corte inteira, façam parte o “corço (אַיָּל)” e o “gamo (מוּר  .(1Rs 5,3) ”(יַחְּ

Enfim, todo ser humano precisa alimentar-se. Com isso, ao permitir comer carne, fonte 

importante de proteína, a Bíblia Hebraica contempla os cervídeos, justamente em sua qualidade 

de fornecer essa comida saborosa e nutritiva. Ou seja, corço e corça, gamo e gama são animais 

que se tornam alimento para outros animais e para o ser humano.3 

 

3 Seja lembrado, no entanto, que a Bíblia Hebraica, contemplando-se o conjunto de suas tradições, restringe a 

matança de animais. Ensina-se que “os animais não foram criados apenas para serem explorados pelos seres 

humanos”, mas que, “segundo a ordem prevista por Deus para a terra, os animais gozam do direito à vida e tem 

valor próprio” (NEUMANN-GORSOLKE, 2016, p. 65).  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          159 

Amabilidade 

Na Bíblia Hebraica, animais se tornam representantes de pessoas. Ora as aparências 

desses seres não humanos, ora seus comportamentos dão origem à identificação e/ou à 

comparação. Nesse sentido, um dos ditos no livro dos Provérbios “foca na esposa, chamando-

a com nomes de animais” (BELLIS, 2018, p. 55). Isto é, ao “filho” que deve inclinar-se à 

“sabedoria (ה מָּ כְּ בוּנָּה) ao “entendimento ,”(חָּ זִמּוֹת) aos “planejamentos ,”(תְּ  e ao “conhecimento ”(מְּ

 aconselha-se: “Alegra-te com a mulher de tua juventude” (Pr 5,18). Logo a ,(Pr 5,1) ”(דַעַת)

seguir, em “linguagem de amor, a esposa é retratada” (CLIFFORD, 1999, p. 71-72) como 

“corça ( אַיֶלֶת) de amores (בִים ן) e graciosa cabra montesa (אֲהָּ יַעֲלַת־חֵּ  Formulam-se .(Pr 5,19) ”(וְּ

ainda dois desejos: “Que as carícias dela te embriaguem o tempo inteiro! Que o amor dela te 

arrebate continuamente!” (Pr 5,19).4 

Como, no entanto, entender a expressão “corça de amores” (Pr 5,19)? Ao contemplar o 

contexto imediato, um conjunto de vocábulos e/ou imagens, envolvendo o líquido mais 

precioso e dois animais selvagens, domina o dito proverbial em Pr 9,15-19: “água (מַיִם)”, 

“cisterna (בוֹר)”, “fluidos” ou “torrentes (לִים ר) poço“ ,”(נֹזְּ אֵּ יָּנִים) mananciais“ ,”(בְּ  canais“ ,”(מַעְּ

de água (יִם י־מָּ גֵּ קוֹר) fonte“ ,”(פַלְּ ה) e “cabra montesa ”(אַיֶלֶת) corça“ ,”(מָּ  Observa-se um .”(יַעֲלָּ

“campo semântico” que “submerge o leitor num contexto simbólico plural: frescor, prazer, 

satisfação, vitalidade, fertilidade” (ALONSO SCHÖKEL; VILCHEZ LINDEZ, 1984, p. 206). 

Nesse contexto, aparece a “mulher da juventude” (Pr 5,18), que se tornou esposa. Ao contrário 

da “forasteira (רִיָּה ה) da “mulher ,(Pr 5,20; 7,5) ”(נָּכְּ ה) estranha (אִשָּ  da “mulher ,(Pr 2,16; 7,5) ”(זָּרָּ

ה) שֶת) da “mulher ,(Pr 6,26) ”(זוֹנָּה) meretriz (אִשָּ  da ,(Pr 6,26) ”(אִיש) de [outro] homem (אֵּ

“mulher (שֶת עַ ) do companheiro (אֵּ ) e/ou da “mulher (Pr 6,29) ”(רֵּ האִשָּ  ) adúltera (פֶת נָּאָּ  Pr) ”(מְּ

30,20), conforme a sabedoria defendida pelos Provérbios, ela, “a mulher da juventude, é a corça 

de amores” (Pr 5,19), ou seja, linda e cheia de carinhos a oferecer. Ou seja, a cervídea 

mencionada é expressão de beleza, graciosidade e/ou amabilidade. Ou, com outras palavras: “A 

corça amável transmite a ideia da juventude e da graça física”, mas também da “capacidade de 

exprimir e de viver o amor (cf. também Os 8,9 e Pr 7,18)” (PINTO, 2018, p. 72). 

De forma semelhante, o Cântico dos Cânticos explora a presença do corço e da corça. O 

“amado (דוֹד) se parece com a cria (עֹפֶר) de corços (אַיָּלִים  atrás da parede”, isto é, da casa em (הָּ

 

4 Surpreende que os dois animais mencionados em Pr 5,19, em diversos comentários, não ganham atenção no 

momento de interpretar-se o provérbio em questão (BELLIS, 2018; CLIFFORD, 1999; KIDNER, 1980), embora, 

no momento da tradução, se reconheça que “a esposa é uma corça amada, uma graciosa gazela” (MCKANE, 1970, 

p. 319). Mais surpreendente ainda é que uma pesquisa temática sobre “Imagens de animais no Livro dos 

Provérbios” (FORTI, 2008) não considera a “corça” em Pr 5,19. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          160 

que se encontra a amada, “olhando pelas janelas e espiando pelas grades” (Ct 2,9). “O ponto de 

comparação, provavelmente, seja sua agilidade em correr para ela” (ZAKOVITCH, 2004, p. 

148). Juntamente, por ser um “animal selvagem e indomável”, torna-se “expressão de natureza 

livre”, além de tratar-se de “um animal pequeno e jovenzinho”, com uma “agradável beleza 

juvenil” (LUZARRAGA, 2005, p. 264-265). Além disso, a amada vê seu “amado (דוֹד)” como 

“quem pasta (רֹעֶה  pedindo que ele “se torne parecido com a cria ,”(בַשוֹשַנִים) entre os lírios (הָּ

אַיָּלִים) de corços (עֹפֶר) -sobre os montes de Beter”, “voltando-se” para ela e/ou “circundando (הָּ

a” (Ct 2,16-17). Em vista disso, cabe apresentar aqui outra imagem, aproveitando que “corças 

em busca de alimento e água se encontram em selos hebraicos dos séculos VIII/VII a.C.”, e isso 

“junto a nomes de homens, aqui de um homem chamado Jirmejahu (Jeremias)” (SCHROER, 

2018, p. 558-559). 

 

Figura 4: Corça que pasta, com a inscrição “Para Jeremias (ּיָּהו מְּ יִרְּ  .séc. VIII/VII a.C ,”(לְּ

Além disso, também no Cântico dos Cânticos, o amado ou a amada chega a “conjurar as 

filhas de Jerusalém pelas gazelas (אוֹת בָּ לוֹת) ou pelas corças (בִצְּ אַיְּ דֶה) do campo (בְּ  a fim de ,”(הַשָּ

que “não despertem ou não façam o amor despertar até que ele o pretenda” (Ct 2,7; 3,5). De 

forma nítida, as dimensões humanas, ambientais e divinas da paixão sentida pelo casal se 

entrelaçam. Ora o ambiente do “campo (דֶה  em contraste com o mundo urbano construído ,”(הַשָּ

pelo ser humano, expressa a natureza selvagem, deixando claro que o “amor não vem da cidade, 

não é criação do homem, pois ele carrega dentro de si a força anárquica e vital dos animais 

selvagens” (BARBIERO, 2011, p. 92); ora o amor sentido pelo casal ganha conotações divinas. 

No caso, vale, inclusive, lembrar que, de um lado, “no contexto oriental antigo, gazela e corça 

são animais simbólicos de deusas do amor”, mas que, de outro lado, a pronúncia dos vocábulos 

hebraicos “gazelas (אוֹת בָּ לוֹת) e “corças ”(צְּ דֶה ) do campo (אַיְּ  traz o “SENHOR (Ct 2,7; 3,5) ”(הַשָּ

אוֹת) dos Exércitos (יהוה) בָּ  isto é, o Deus de ,(Gn 17,1) ”(שַדַי) e o “Todo-Poderoso (Sl 24,10) ”(צְּ

Israel à memória do ouvinte-leitor (SCHWIENHORST-SCHÖNBERGER, 2015, p. 75-76). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          161 

Enfim, “jurar pelas forças da natureza é jurar pelo próprio Senhor”, até no sentido de que, “por 

trás das forças da natureza, se vislumbra a divindade” (BARBIERO, 2011, p. 92-93). 

Considerações Finais 

Assim como o olhar para outros seres não humanos – ar, água, solo, temperatura, vegetais 

e animais –, o estudo dos cervídeos na Bíblia Hebraica revela o quanto essa literatura religiosa, 

acolhida como Sagrada Escritura e/ou Palavra de Deus pela comunidade judaico-cristã e, a 

partir disso, patrimônio cultural da humanidade, se interessa pelo ambiente.5 “Mais de duzentos 

vocábulos relacionados a animais podem ser encontrados nos escritos bíblicos” (NEUMANN-

GORSOLKE, 2016, p. 49). É inclusive uma oportunidade, sobretudo para os urbanos, de trazer 

os animais de volta à reflexão do ser humano e, assim, à vida dele, ora para este último 

redimensionar sua relação com os seres não humanos e, assim, com o ambiente, ora para 

aproximar-se ao mistério de Deus. Afinal, a natureza, compreendida como criação, remete seu 

expectador ao Criador divino. 

No caso, cervídeos são animais selvagens. Visto que, “no antigo Israel”, existe “uma 

superioridade ainda ameaçadora dos animais selvagens sobre os humanos” (SCHROER, 2010, 

p. 120), experimenta-se, portanto, uma maior distância e/ou diferença entre, de um lado, a terra 

cultivada pelo ser humano e, de outro lado, a região selvagem, isto é, a mata virgem, os bosques, 

o deserto e/ou o campo aberto. Mesmo assim, ao verificar as vinte e quatro menções de 

cervídeos na Bíblia Hebraica, é possível descobrir o quanto esses textos milenares, no que se 

refere ao ser humano, insistem numa postura marcada pela proximidade, pela admiração, pela 

disponibilidade de aprender e, o mais importante, pelo respeito às criaturas em questão. 

Com outras palavras, com as suas menções do “corço (אַיָּל)” ou da “cria do corço” (Dt 

12,15.22; 14,5; 15,22; 1Rs 5,3; Is 35,6; Sl 42,2; Ct 2,9.17; 8,14; Lm 1,6), da “corça (אַיֶלֶת ou 

 ;Gn 49,21; 2Sm 22,34; Jr 14,5; Hab 3,19; Sl 18,34; 22,1; 29,9; Jó 39,1; Pr 5,19; Ct 2,7) ”(אַיָּלָּה

3,5) e do “gamo (מוּר  a Bíblia Hebraica convida seus ouvintes-leitores a ,(Dt 14,5; 1Rs 5,3) ”(יַחְּ

meditarem ora o ambiente natural e os movimentos, ora a alimentação e a procriação dos 

cervídeos. Além disso, justamente o fato de a carne dos cervídeos tornar-se alimento para o ser 

 

5 Cf. os estudos sobre “erva, bovino selvagem, tamareira e cedro” (GRENZER, 2020), “água” (GRENZER; 

RAMOS, 2020), “árvores” (GRENZER; AGOSTINHO, 2021), “rãs” (GRENZER, 2022), “pássaros” (GRENZER; 

BARROS; DANTAS, 2022), “catástrofe climática” (GRENZER, 2022), “morte de gado” (GRENZER, 2023), 

“fuligem” (GRENZER, 2023), “gafanhotos” (GRENZER; FERNANDES, 2023), “ázimos” (GRENZER; DIAS, 

2023), “sal” (GRENZER, 2023), “peixes” (GRENZER; GROSS, 2023), “mosquitos” (GRENZER, 2024), 

“locusts” (GRENZER, 2024), “corvo” (GRENZER; DIAS; DEUS, 2025), “ouro” (GRENZER; BOSSI, 2025) e 

“moscaria” (GRENZER, 2025). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          162 

humano, deveria gerar o sentimento de gratidão e respeito a quem perde sua vida pelo outro. 

Por fim, a graciosidade dos cervídeos, trazendo o belo e a vida abundante ao encontro do ser 

humano, torna esses animais amáveis. Favorecem-se, assim, relações com o olhar 

contemplativo para a natureza: entre os seres humanos e os seres não humanos, entre homem e 

mulher, entre Deus e todas as suas criaturas. 

Referências Bibliográficas 

ALONSO SCHÖKEL, Luís; VILCHEZ LINDEZ, José. Proverbios. Madrid: Ediciones 

Cristiandad, 1984. 

BARBIERO, Gianni. Song of Songs. A Close Reading. Leiden: Brill, 2011. 

BELLIS, Alice Ogden. Proverbs. Collegeville: Liturgical Press, 2018. 

BÖHLER, Dieter. Psalmen 1–50. Freiburg: Herder, 2021. 

BRAULIK, Georg. Deuteronomium 1–16,17. Würzburg: Echter, 1986. 

CLIFFORD, Richard J. Proverbs. A Commentary. Louisville: Westminster John Knox Press, 

1999. 

DEYSEL, Lesley Claire Frances. Animal names and categorisation in the Hebrew Bible: a 

textual and cognitive approach. Pretoria: University of Pretoria, 2017. 

ELLIGER, Karl; RUDOLPH, Wilhelm (edts.). Biblia Hebraica Stuttgartensia. 5. ed. 

Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1997. 

FORTI, Tova L. Animal Imagery in the Book of Proverbs. Leiden: Brill, 2008. 

FULTON, Deirdre N.; HESSE, Paula Wapnish. Underrepresented Taxa: Fish, Birds, and 

Wild Game. In: Ju, Janling; Shafer-Elliott; Cynthia; Meyers, Carol. The T&T Handbook of 

Food in the Hebrew Bible and Ancient Israel. London: T&T Clark, 2022, p. 171-180.  

GILBERT, Allan S. The Native Fauna of the Ancient Near East. In: Collins, Billie Jean 

(edt.). A History of the Animal World in the Ancient Near East. Leiden: Brill, 2002, p. 3-75. 

GRENZER, Matthias; SANTOS, George Matheus Costelletos Braga dos; AMORIM., 

Eduardo de. A contemplação do ambiente no Salmo 29. Encontros Teológicos, v. 40, n. 3, 

2025 (no prelo). 

GRENZER, Matthias. Erva, bovino selvagem, tamareira e cedro. Ecoespiritualidade no 

Salmo 92.  Atualidade Teológica, v. XXIV, p. 66-86, 2020. 

GRENZER, Matthias; RAMOS, Marivan Soares. Água nos Salmos. Elementos para uma 

ecoespiritualidade. Revista Eclesiástica Brasileira, v. 80, n. 317, p. 750-763, 2020. 

GRENZER, Matthias; AGOSTINHO, Leonardo Henrique Silva. Árvores nos Salmos. 

Elementos para uma educação espiritual e ambiental. Encontros Teológicos, v. 36, p. 439-

456, 2021. 

GRENZER, Matthias. Econarratividades exodais. A praga das rãs em Ex 7,26–8,11. In: 

Guimarães, Edward; Sbardelotti, Emerson; Barros, Marcelo (orgs.). 50 anos de Teologias da 

Libertação. Memória, revisão, perspectivas e desafios. São Paulo: Recriar, 2022, p. 129-142. 

http://lattes.cnpq.br/1008164488580382
http://lattes.cnpq.br/1008164488580382


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          163 

GRENZER, Matthias; BARROS, Paulo Freitas; DANTAS, José Ancelmo Santos. Pássaros 

nos Salmos. Elementos para uma ecoespiritualidade. Revista Eclesiástica Brasileira, v. 82, n. 

321, p. 115-129, 2022. 

GRENZER, Matthias. Aprendizados com a catástrofe climática (Ex 9,13-35). Perspectiva 

Teológica, v. 54, n. 2, p. 375-391, 2022. 

GRENZER, Matthias. A morte do gado (Ex 9,1-7). Revista de Interpretación Bíblica 

Latinoamericana, v. 89, n. 1, p. 80-92, 2023. 

GRENZER, Matthias. Fuligem. Econarratividades em Ex 9,8-12. Cadernos de Sião, v. 4, n. 1, 

p. 8-18, 2023. 

GRENZER, Matthias; FERNANDES, Leonardo Agostini. Gafanhotos na Bíblia Hebraica. 

Suas dimensões socioambientais e teológicas. Revista de Cultura Teológica, v. XXXI, n. 105, 

p. 115-130, 2023. 

GRENZER, Matthias; DIAS, Dêvisson Luan Oliveira. Ázimos como ecoteologia exodal. 

Revista Brasileira de Interpretação Bíblica (ReBIBlica), v. 4, p. 606-620, 2023. 

GRENZER, Matthias. O sal na Bíblia Hebraica. In: SOTER. Anais do 35º Congresso 

Internacional da SOTER: A Amazônia e o futuro da humanidade. Povos originários, cuidado 

integral, questões ecossociais. Belo Horizonte: SOTER, 2023, p. 508-514. 

GRENZER, Matthias; GROSS, Fernando. Os peixes na reflexão ecoteológica da Bíblia 

Hebraica. Fronteiras, v. 6, n. 2, p. 214-227, 2023. 

GRENZER, Matthias. Mosquitos. Econarratividades em Ex 8,12-15. In: IV SIMPEB. 

Anais. NEF, Boris Agustín Ulloa; ARAÚJO, Gilvan Leite de; GRENZER, Matthias (orgs.). 

Bíblia e Ecologia Integral. IV Simpósio Paulista de Estudos Bíblicos. Anais. São Paulo: PUC-

SP, 2024, p. 161-168. 

GRENZER, Matthias. Locusts. Econarrativities in Exod. 10:1-20. Stellenbosch Theological 

Journal, v. 10, n. 1, p. 1-17, 2024. 

GRENZER, Matthias; DIAS, Luciano José; DEUS, Robersom Costa de. O corvo. Um 

exercício bíblico de ecoespiritualidade. Vida Pastoral, v. 66, n. 362, p. 4-9, 2025. 

GRENZER, Matthias; BOSSI, Dário. O ouro na Amazônia e na Bíblia. Revista de 

Interpretación Bíblica Latinoamericana, v. 95, n. 1, p. 185-199, 2025. 

GRENZER, Matthias. A moscaria. Leitura verde da narrativa em Ex 8,16-28. Revista Bíblica 

(Argentina), v. 87, n. 1-2, p. 7-23, 2025. 

KEEL, Othmar. Tiere als Gefährten und Feinde. In: Keel, Othmar; Staubli, Thomas. “Im 

Schatten deiner Flügel”. Tiere in der Bibel und im Alten Orient. Freiburg: Universitätsverlag, 

2001, p. 26-27. 

KEEL, Othmar. Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament. Am 

Beispiel der Psalmen. 5. ed. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1996. 

KEEL, Othmar. Das Hohelied. 2. ed. Zürich: Theologischer Verlag, 1992. 

KEEL, Othmar. Jahwes Entgegnung an Ijob. Eine Deutung von Ijob 38–41 vor dem 

Hintergrund der zeitgenössischen Bildkunst. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1978. 

KIDNER, Derek. Provérbios. Introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova; Mundo 

Cristão, 1980. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a09 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 152-164, jul/dez 2025          164 

LUZARRAGA, Jesús. Cantar de los Cantares. Sendas del amor. Estella: Editorial Verbo 

Divino, 2005. 

MCKANE, William. Proverbs. London: SCM Press, 1970. 

NEUMANN-GORSOLKE, Ute. In eure Hand sin sie gegeben ... “Tiertötung im Alten 

Testament. In: Joachimides, Alexis; Milling, Stephanie; Müllner, Ilse; Thöne, Yvonne Sophie 

Thöne (edts.) Opfer- Beute- Hauptgericht. Tiertötungen im interdisziplinären Diskurs. 

Bielefeld: Transcript, 2016, p. 47-67. 

OTTO, Eckhart. Deuteronomium 12,1–23,15. Freiburg: Herder, 2016. 

PINTO, Sebastiano (org.). Provérbios. Introdução, tradução, comentário. São Paulo: Loyola, 

2018. 

RIEDE, Peter. Im Spiegel der Tiere. Studien zum Verhältnis von Mensch und Tier im alten 

Israel. Freiburg; Göttingen: Universitätsverlag; Vandenhoeck & Ruprecht, 2002. 

ROSS, Allen P. A Commentary on the Psalms. Volume 2 (42–89). Grand Rapids: Kregel, 

2013. 

SCHROER, Silvia. Die Ikonographie Palästinas/Israels und der Alte Orient. Eine 

Religionsgeschichte in Bildern. Band 4: Die Eisenzeit bis zum Beginn der achäminidischen 

Herrschaft. Basel: Schwabe, 2018. 

SCHROER, Silvia. Du sollst dem Rind beim Dreschen das Maul nicht zubinden. “(Dtn 

25,4). Alttestamentliche Tierethik als Grundlage einer theologischen Zoologie. In: Hagencord, 

Rainer (Hg.). Wenn sich Tiere in der Theologie tummeln. Ansätze einer theologischen 

Zoologie. Regensburg: Pustet, 2010, p. 38-56. 

SCHROER, Silvia. Die Tiere in der Bibel. Eine kulturgeschichtliche Reise. Freiburg: 

Herder, 2010. 

SCHWIENHORST-SCHÖNBERGER, Ludger. Das Hohelied der Liebe. Freiburg: Herder, 

2015. 

THÖNE, Yvonne Sophie. Das Gleiche und das Andere. Die Tierordnungen der Tora. Bibel 

und Kirche, v. 71, n. 4, p. 208-213, 2016. 

ULRICH, Eugene (edt.). The Biblical Qumran Scrolls. Transcriptions and Textual Variants. 

Leiden: Brill, 2010. 

WALTKE, Bruce; O’CONNOR, Michael P. Introdução à Sintaxe do Hebraico Bíblico. São 

Paulo: Cultura Cristã, 2006. 

ZAKOVITCH, Yair. Das Hohelied. Freiburg: Herder, 2004. 

ZENGER, Erich. Psalm 42/43. Sehnsucht nach dem lebendigmachenden Gott. In: Hossfeld, 

Frank-Lothar; Zenger, Erich. Die Psalmen I. Psalm 1–50. Würzburg: Echter, 1993, p. 265-

271. 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          165 

AS RELAÇÕES ENTRE JUDAÍSMO E CRISTIANISMO RETRATADAS 

NA PINTURA DE CARL HEINRICH BLOCH 

THE RELATIONSHIP BETWEEN JUDAISM AND CHRISTIANITY 

PORTRAYED IN THE PAINTINGS OF CARL HEINRICH BLOCH 

 
Donizete Luiz RIBEIRO, Doutor em Teologia com concentração em estudos judaicos pelo ICP 

(Instituto Católico de Paris), possui mestrado em Teologia pela mesma Universidade. 

Atualmente, é professor agregado da PUCRIO e Diretor Acadêmico do CCDEJ – Centro 

Cristão de Estudos Judaicos de São Paulo. Editor da Revista Cadernos de Sion e membro do 

Conselho Editorial da Coleção de livros Judaísmo e Cristianismo. Líder do Grupo de Pesquisa: 

Ecos da Torah/Escritura nos Evangelhos e na literatura paulina. 

Daniela Caselle Catanzaro GUIMARÃES, Servidora pública do Tribunal de Justiça de São 

Paulo; graduada em Direito pela Universidade Mackenzie; Pós-graduada em Direito do 

Consumidor pela Escola Paulista da Magistratura e em Cultura Judaico-Cristã, história e 

teologia pelo Centro Cristão de Estudos Judaicos-SP. 

Resumo 

A partir da análise dos elementos estilísticos existentes na pintura intitulada “O encontro de Maria e 

Isabel” do renomado artista dinamarquês Carl Heinrich Bloch, é possível refletir sobre a importância do 

Judaísmo para uma melhor compreensão do Cristianismo a partir de suas raízes. Uma vez que Jesus 

viveu inserido na comunidade judaica, a obra de Bloch representa uma bem sucedida demonstração da 

importância da cultura judaica para o Cristianismo na medida em que forneceu bases importantes para 

o seu nascimento. Contudo, a origem da relação conflituosa entre as duas religiões remonta aos 

primórdios, quando o Cristianismo nascente era visto apenas como uma vertente do judaísmo. O modo 

como a figura da visitação foi retratada ao longo dos séculos nos permite compreender não só a 

influência das escolas artísticas, mas também a influência da mentalidade reinante na Igreja sobre a 

posição do Cristianismo frente ao Judaísmo, mormente após o Concílio Ecumênico de Trento, que ditou 

uma maior padronização nas reproduções artísticas e impôs a observância do aspecto catequético cristão.  

Embora o cristianismo nascente represente um novo agir salvífico de Deus, o patrimônio comum 

favorece a unidade entre ambos e tem potencial para culminar no abraço afetuoso que Isabel está prestes 

a oferecer à Virgem Maria, conforme representado na tela produzida pelo artista dinamarquês, que viveu 

no século XIX,  marcado pelo surgimento do antissemitismo racial que se espalhou pela Europa e possui 

suas raízes no antijudaísmo que se manteve vivo ao longo dos séculos e contra o qual a Igreja tardou em 

se opor formalmente. A obra de Bloch, portanto, é um sopro de esperança e um convite ao convívio 

fraterno entre cristãos e seus “irmãos mais velhos na fé”. 

Palavras-chave: Maria. Isabel. Judaísmo. Cristianismo. Pintura. 

Abstract 

By examining the stylistic elements of the painting The Meeting of Mary and Elizabeth by the renowned 

Danish artist Carl Heinrich Bloch, one can reflect on the importance of Judaism for a deeper 

understanding of Christianity in light of its roots. Since Jesus lived within the Jewish community, 

Bloch’s work stands as a compelling demonstration of the decisive role Jewish culture played in shaping 

Christianity, providing the very foundations for its emergence. The origins of the conflictual relationship 

 

 E-mail: ribeironds@gmail.com 
 E-mail: danicasel@yahoo.com.br 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          166 

between the two religions, however, date back to the earliest times, when nascent Christianity was 

regarded merely as a branch of Judaism. The way in which the Visitation has been represented 

throughout the centuries reveals not only the influence of artistic schools but also the impact of the 

prevailing mentality within the Church on Christianity’s stance toward Judaism—particularly after the 

Council of Trent, which required greater uniformity in artistic reproductions and imposed the observance 

of a Christian catechetical perspective. Although early Christianity represents a new salvific action of 

God, the shared heritage between the two traditions fosters unity and symbolically finds expression in 

the tender embrace that Elizabeth is about to offer the Virgin Mary, as portrayed in Bloch’s canvas. The 

painting, created in the 19th century—a period marked by the rise of racial antisemitism across Europe, 

rooted in centuries of enduring anti-Judaism to which the Church was slow to formally respond—

emerges as both a breath of hope and an invitation to fraternal coexistence between Christians and their 

“elder brothers in faith.” 

Keywords: Mary. Elizabeth. Judaism. Christianity. Painting. 

Introdução 

O presente artigo visa apresentar uma reflexão sobre a importância do judaísmo para 

uma melhor compreensão do cristianismo, a partir de suas raízes, tendo como referência a obra 

“O encontro de Maria e Isabel”, de Carl Heinrich Bloch, pintada em óleo sobre cobre em 1866, 

que retrata a visita de Maria à sua prima Isabel, com inúmeros elementos estilísticos peculiares 

que melhor simbolizam o encontro entre o cristianismo nascente (presente na figura de Maria, 

grávida de Jesus) e as suas raízes hebraicas (presentes na figura de Isabel), brilhantemente 

retratado pelo artista dinamarquês. A obra foi exaltada como a melhor das vinte e três pinturas 

religiosas que lhe foram encomendadas para o Oratório do Rei, no interior do Castelo de 

Frederiksborg.  

Dessa forma, tendo como ponto de referência renomada tela, é possível perceber o 

cuidado do artista em reconhecer a importância da tradição judaica para o cristianismo nascente, 

a qual constitui o seu berço (uma vez que Jesus nasceu judeu), lembrando que todos pertencem 

à única família dos filhos de Deus. 

Ainda, a partir do traço preciso do pintor, é possível aprofundar a reflexão sobre como 

as relações entre judaísmo e cristianismo ocorreram e foram retratadas pela arte ao longo do 

tempo, mormente no tocante às inúmeras reproduções do encontro entre Maria e Isabel por 

outros artistas, como expressão do pensamento de sua época. 

Com efeito, partindo-se de obra de arte de reprodução ímpar, e aprofundando a análise 

sobre a importância da tradição judaica, será possível a todo cristão compreender melhor suas 

raízes, e consequentemente, viver com maior convicção e autenticidade a sua fé. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          167 

As tensões no relacionamento existente entre judeus e cristãos  

No século I, um grupo de pessoas vindo do judaísmo acolheu Jesus como o Messias, 

passando mais tarde a responderem pela denominação de cristãos, conforme destacado no livro 

de Atos dos Apóstolos 11, 26: “(...) E foi em Antioquia que os discípulos, pela primeira vez, 

receberam o nome de cristãos”. Os demais judeus, que não acolheram essa crença, 

permaneceram à espera do Messias, sendo que grande parte do judaísmo aguardava o Messias 

davídico, que viria para libertá-los da opressão romana. 

A relação entre judeus e o Império Romano foi marcada por conflitos. Nos séculos II e 

I AEC as comunidades judaicas resolviam seus problemas internos por meio do Sinédrio, que 

era o conselho supremo dos judeus, o qual proferia decisões de cunho civil e religioso segundo 

as Leis de Moisés e as tradições judaicas. Contudo, o Império Romano passou a fazer efetivas 

intervenções na vida da comunidade judaica, impondo comportamentos e proibições que 

afetavam a vida dessas comunidades, gerando uma crescente insatisfação com os desmandos 

romanos. Referida situação culminou em revolta no ano de 66, que acarretou a destruição do 

Segundo Templo no ano de 70 da EC pelos romanos, impossibilitando a realização dos rituais 

sacrificiais e causando um impacto profundo no povo judeu. Essa situação causou um forte 

movimento de deslocamento de judeus para outros domínios do Império. Cumpre ressaltar que 

essa dispersão do povo judeu em torno do século I foi o fator determinante para a expansão do 

cristianismo. 

No século seguinte, os conflitos tiveram seguimento com um grande enfrentamento 

entre as forças romanas e judeus liderados por Bar Kokhba. Este líder judeu fora indicado por 

Rabi Akiba, líder do Sinédrio, como possível Messias. O embate se prolongou de 132 a 135 da 

EC, resultando na invasão da cidade fortaleza Beitar e morte dos insurgentes, sendo que os 

remanescentes foram expulsos da Judeia, ocorrendo nova dispersão judaica. 

Apesar das mudanças, o Judaísmo tornou-se altamente descentralizado e 

começou a se concentrar em sinagogas e comunidades locais espalhadas pelo 

Mediterrâneo. Para enfatizar ainda mais isso, a Judeia propriamente dita 

deixou de ser o centro espiritual do Judaísmo. Foi, até certo ponto, substituída 

pela Galileia, mas nunca de forma dominante como a Judeia e Jerusalém 

haviam sido antes. Assim, foi somente após a Revolta de Bar Kokhba que os 

Judeus e o Judaísmo se tornaram verdadeiramente um povo e uma religião de 

uma diáspora. (CAPTIVATING HISTORY, 2021, p. 114) 

Formaram-se então comunidades diaspóricas em várias regiões do império romano que 

preservavam as tradições comuns judaicas. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          168 

Em contraponto, no século II, há registros de grupos de “judeus-cristãos” que faziam 

memória à morte e ressurreição do Messias, reconhecido por seus integrantes na figura de Jesus 

Cristo:  

(...) a primeira comunidade cristã, a de Jerusalém, cujos membros eram judeus 

de estrita observância, e queriam assim permanecer, não parece ter conhecido 

dissabores ou perseguições sistemáticas; só foi exilada de Jerusalém após a 

destruição do templo, em 70, e encontrar-se-ão ainda no século seguinte 

vestígios destes “judeus-cristãos”, como serão chamados mais tarde. 

Outrossim, estes primeiros cristãos respeitavam os mandamentos da Lei em 

toda sua minúcia, e pretendiam recrutar adeptos apenas entre os judeus. 

(POLIAKOV, 1979, p. 16) 

O acirramento da oposição entre os dois grupos pode ser observado próximo dos anos 

80 da EC, quando foi incorporada ao Shemonê Esrê1 - oração recitada cotidianamente - a décima 

segunda bênção que incluía os cristãos entre os hereges. 

No século III imperava a rivalidade doutrinária entre cristãos e judeus. E, nas palavras 

do filósofo e teólogo cristão Orígenes, que dentre outros, propagou a imagem do judeu deicida, 

difundida no oriente pelo movimento da diáspora. Diz ele: “podemos concluir com toda a 

confiança que os judeus não recuperarão sua situação de então, pois cometeram a mais 

abominável das perversidades, tramando este conluio contra o Salvador do gênero humano” 

(POLIAKOV, 1978, p. 20). 

Também se pode identificar a existência de discursos amplamente antissemitas nas 

pregações de alguns padres da Igreja, como Gregório de Nissa, no século IV, ao se referir aos 

judeus como “comparsas do diabo, raça de víboras, delatores, caluniadores” (POLIAKOV, 

1978, p. 22), além de São João Crisóstomo e São João de Antioquia, que utilizaram termos 

como “beberrões” e “advogados do diabo”. Nesse tocante, pondera o historiador francês Jules 

Isaac: 

Os Padres da Igreja vão muito mais longe. Já ouvimos Santo Efrém tratar os 

judeus de “cães circuncisos”, São Jerônimo (ao mesmo tempo que lhes pedia 

lições de hebraico) denuncia as “serpentes judias” de que Judas é a imagem, e 

os entrega ao “ódio” dos cristãos. Mas a palma cabe a São Gregório de Nissa 

e São João Crisóstomo, rivais em truculência na inventiva sagrada. (1986, p. 

237-238) 

Restou evidente o distanciamento entre os dois grupos, sobretudo porque o cristianismo 

seguiu em busca de sua própria identidade. Mas não só. À medida que foi ocorrendo a 

estruturação da Igreja cristã, mormente com a realização de seus concílios ao longo dos séculos, 

foi possível perceber em seu interior traços do antijudaísmo teológico-cristão, que prejudicou 

 

1 Shemonê Esrê (que significa dezoito em hebraico), também conhecida como Tefilá ou Amidá, é a oração central 

da liturgia judaica, composta por dezoito bênçãos, sendo que posteriormente foi acrescida uma décima nona 

bênção, mantendo-se sua denominação inicial. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          169 

enormemente as relações entre cristãos e judeus. Muitos de seus elementos acabaram sendo 

utilizados pelo antissemitismo neopagão desenvolvido no século XIX, e se espalhou sobretudo 

pelo continente europeu. Referida situação culminou com sua mais horrenda expressão na 

Shoah2, que propiciou o assassinato de milhões de judeus. 

Após o Holocausto, iniciou-se forte movimento de combate a atitudes antissemitas por 

toda a Europa, cujas vozes foram ouvidas pela Igreja, a saber: o historiador judeu-francês Jules 

Isaac, o cardeal Augustin Béa, o pensador judeu-polonês Abraham Heschel, entre outros. A 

questão afeta ao antijudaísmo presente em sua catequese e entra como pauta do Concílio 

Vaticano II, culminando com a promulgação da Declaração Nostra Aetate em 28 de outubro 

de1965, que em seu artigo 4º, dentre outras proposições, reconhece e valoriza o judaísmo como 

a origem do cristianismo. Ainda, recorda a existência de um patrimônio comum, que não se 

limita somente às Sagradas Escrituras, mas que constitui algo muito maior que inclui as fontes 

da literatura rabínica, da literatura e tradições judaicas. Portanto, não se limita apenas à Torah 

escrita, mas também à Torah oral. Pierre Lenhardt explica que: “esta Torah Oral é anterior à 

Torah Escrita, a gera e a recebe, a transmite e a interpreta. A Torah Oral engloba a Torah Escrita 

e permanece sempre maior que a exegese que fez desta Torah Escrita. A Escritura está dentro 

da Tradição” (LENHARDT, 2020, p. 65). 

No referido documento, considerado a Carta Magna das relações cristão-judaicas, a 

Igreja lamenta as perseguições e manifestações de ódio aos judeus e, pela primeira vez na 

história, após dezesseis séculos desde o primeiro concílio ecumênico da Igreja (Concílio de 

Niceia, em 325), se posiciona de forma explícita contra a antiga catequese antijudaica, numa 

verdadeira mudança de direção para buscar a reconciliação e o diálogo católico-judaico. 

Inicia-se, assim, um novo tempo para os cristãos, tendo à frente o desafio de promover 

o diálogo religioso entre irmãos outrora separados por tantos desencontros. 

As reproduções artísticas da visitação ao longo dos séculos 

Essa mentalidade de valorização do cristianismo, abandonando a visão de inter-relação 

com o judaísmo, visto como uma religião ultrapassada após a vinda de Jesus, pode ser percebida 

na arte cristã durante os séculos nas pinturas da passagem referente ao encontro de Maria, mãe 

 

2 Termo hebraico de uma raiz que significa “destruição, desolação”. Essa palavra é utilizada diversas vezes no 

Primeiro Testamento, como em Isaías 47,11: “Ora, uma calamidade virá sobre ti e não saberás conjurá-la, a 

catástrofe vai desabar sobre ti sem que tu possas impedi-la. Repentinamente, alcançar-te-á uma ruína que não terás 

sabido evitar”. Nota-se, nesse caso, a progressão desse mal: infelicidade, desastre e catástrofe. Portanto, a Shoah 

significa a catástrofe absoluta. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          170 

de Jesus, com sua prima Santa Isabel, narrada no Evangelho de Lucas (Lc 1, 39-56). A 

representação desse encontro assumiu diferentes formas de acordo com o contexto histórico, 

teológico e cultural, evidenciando como o cristianismo interpretou e, por vezes, silenciou 

elementos ligados ao judaísmo. 

A importância da evolução iconográfica da Visitação consiste no fato de que, 

teologicamente, o episódio simboliza o encontro da Nova Aliança (na figura de Maria), a qual 

tem por base e fundamento a Antiga Aliança (simbolizada por Isabel). E, a esse respeito, 

convém ressaltar que a Nova Aliança não substituiu a antiga, mas lhe conferiu novo sentido, 

em evidente ponto de contato entre judaísmo e cristianismo. 

Sobre o tema, faz-se mister destacar o Documento da Igreja: Porque os dons e o 

chamado de Deus são irrevogáveis: 

(...) A Nova Aliança tem por base e fundamento a Antiga, porque é o Deus de 

Israel que firma a Antiga Aliança com o povo de Israel e torna possível a Nova 

Aliança em Jesus Cristo. Jesus vive no tempo da Antiga Aliança, mas com a 

sua obra salvífica na Nova Aliança confirma e aperfeiçoa as dimensões da 

Antiga. O termo “Aliança” indica uma relação com Deus que se realiza de 

modo diverso para os judeus e para os cristãos. A Nova Aliança não pode 

jamais substituir a Antiga, mas a pressupõe e lhe confere uma nova dimensão 

de sentido, reforçando a natureza pessoal de Deus que foi revelada na Antiga 

Aliança e definindo tal natureza como abertura a todos os que responderão 

fielmente entre todas as nações”. (2016, p. 27-28) 

De fato, até o século XII, essa passagem era representada segundo a tradição bizantina 

e helenística, mostrando Maria e Isabel em postura formal e abraço contido. No Oriente 

Bizantino, a ênfase recai sobre a solenidade e o caráter litúrgico do encontro, com pouco espaço 

para gestos emocionais. Contudo, a partir da expressão artística gótica3, houve sensível 

modificação das telas, com representações mais afetivas e humanizadas que demonstravam a 

expressão dos sentimentos dessas mulheres, em evidente transição do formalismo para um 

maior realismo e aproximando as personagens dos fiéis. 

Ressalte-se, ainda, que no início do Renascimento, os quadros da Visitação ganharam 

grande destaque com as reproduções realizadas por Rogier van der Weyden (c. 1435, Museu de 

Leipzig), que pintou um encontro íntimo entre as duas primas, com forte carga emocional, e 

por Domenico Ghirlandaio (1486-1490, Capela Tornabuoni, Florença), que situou as duas em 

ambiente urbano, de forma contemporânea, refletindo a tendência humanista de aproximação 

do sagrado à vida cotidiana. Também Piero di Cosimo e Jacopo Pontormo reproduziram versões 

 

3 Trata-se de expressão artística que começou a se desenvolver mais claramente em meados do século XIII e se 

caracteriza por explorar a profundidade e a emoção das figuras, representando figuras mais realistas e expressivas, 

em contraste com as poses rígidas e estilizadas da arte medieval. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          171 

relevantes, sendo que Pontormo (1528-1529, Igreja de San Michele, Carmignano) retratou a 

cena com estilo maneirista, apresentando cores mais vibrantes e gestos teatrais (THE EDITORS 

OF ENCYCLOPAEDIA BRITANNICA ARTICLE HISTORY, 2025).  

Há também uma representação muito peculiar que vale ser destacada, difundida no 

século XV a partir de fontes bizantinas, e que mostrava os nascituros Jesus e João Batista 

visíveis nos ventres das respectivas mães, em evidente gesto de saudação. 

Porém, a partir do Concílio de Trento (1545-1563), as representações artísticas sofreram 

grande impacto, pois como resposta à Reforma Protestante, o Concílio fixou normas rigorosas 

para a arte sacra, que deveria observar os requisitos de clareza, decoro e função catequética. 

Entre essas normas, havia determinação para que houvesse rigor no decoro e correção, 

proibindo a reprodução de nudez e impondo que as representações fossem fiéis aos 

ensinamentos da Igreja. Nesse contexto, as representações da Visitação passaram a ser mais 

sóbrias, dando-se ênfase à humildade de Isabel, frequentemente mostrada de joelhos diante de 

Maria, reforçando a superioridade do cristianismo. 

A versão supramencionada de Jesus e João Batista retratados nos ventres de suas mães, 

embora popular, restou condenada pelo Concílio, pois foi considerada pouco digna e 

excessivamente fantasiosa. 

Dessa forma, a arte sacra deveria obedecer às diretrizes da Igreja, fornecendo um caráter 

instrutivo a fim de propagar a doutrina católica.  

Em suma, após o Concílio de Trento, a padronização romana impôs uma maior 

uniformidade nas representações artísticas, reduzindo inovações e consolidando a produção de 

uma iconografia teologicamente controlada. 

Destarte, foi abandonada a liberdade criativa para dar lugar à regulamentação 

dogmática. Do abraço fraterno à situação de submissão com o ato de ajoelhar-se após o Concílio 

de Trento, as representações passaram a expressar não apenas estilos artísticos, mas uma 

orientação desprovida do reconhecimento da familiaridade com o judaísmo e por vezes se 

sobrepondo à tradição judaica, ignorando sua importância. 

Enquanto na Idade Média e no período do Renascimento a cena foi explorada em sua 

dimensão afetiva e simbólica, no período tridentino houve um direcionamento para que as 

representações servissem de instrumento catequético contra excessos criativos e em defesa da 

doutrina católica. 

De todo o exposto, conclui-se que a Visitação constitui um retrato evidente e tema 

privilegiado para a compreensão da intersecção fundamental entre Israel e a Igreja, os quais 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          172 

possuem um relacionamento único e exclusivo, que acabou sendo esquecido pela catequese 

católica.  

A obra de Carl Heinrich Bloch e a análise de sua pintura “O encontro de Maria e Isabel” 

Carl Heinrich Bloch foi um pintor dinamarquês, nascido em Copenhague, que viveu 

entre 1834 e 1890, e que se tornou mais conhecido por suas pinturas de temas religiosos e 

históricos. Realizou sua formação na Real Academia Dinamarquesa de Arte, em Copenhague, 

sob a orientação do renomado professor Nicolai Wilhelm Marstrand, considerado um dos 

artistas mais proeminentes da pintura dinamarquesa. Entre 1859 e 1866, Bloch estudou na Itália, 

período no qual desenvolveu seu estilo. Também foi nessa época que conheceu a obra do pintor 

holandês Rembrandt, o qual se tornou uma grande influência para ele. Nesse sentido, convém 

ressaltar o registro realizado na publicação do Museu de Arte da Universidade Brigham Young  

sobre a passagem de Bloch pela Holanda: “Carl e Anton viajaram pela Holanda e França vendo 

as obras dos mestres holandeses em primeira mão, incluindo as obras de Rembrandt, que se 

tornaram muito importantes para Bloch” (PHEYSEY e HOLZAPFEl, 2010, p. 19).  

A influência de Rembrandt pode ser vista na oposição de luz e sombras presente em 

suas telas, pois o pintor holandês é amplamente conhecido por seu domínio excepcional da 

técnica que envolve o uso de contrastes entre o claro e o escuro, criando volume e profundidade 

em suas obras. 

Outrossim, uma curiosidade da vida de Rembrandt é que em razão de problemas 

financeiros, recorreu muitas vezes a seus vizinhos judeus, aceitando encomendas de telas com 

reprodução de cenas do Velho Testamento. 

Bloch por sua vez, provavelmente sob sua influência, demonstrou grande preocupação 

com os aspectos históricos e bíblicos de suas pinturas, com presença inconteste de inúmeros 

elementos judaicos. Seu primeiro grande sucesso foi a tela “Prometeu Liberto” (1864), que 

retrata a cena da mitologia grega em que Héracles liberta o titã Prometeu do castigo eterno, a 

qual fora encomendada pelo rei da Grécia, Jorge I, que possuía origem dinamarquesa. 

Após a morte de seu professor Marstrand, e em razão de seu prestígio como pintor, foi 

contratado para produzir vinte e três pinturas para a Capela do Rei no Palácio de Frederiksborg 

que retratavam cenas da vida de Cristo, as quais se tornaram muito populares. As telas foram 

pintadas entre 1865 e 1879 e permanecem expostas no mesmo local. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          173 

Dentre essas vinte e três pinturas, o quadro “O encontro de Maria e Isabel” (1866) é 

uma obra religiosa de grande beleza e foi enaltecido como a melhor das vinte e três pinturas 

produzidas pelo artista. 

 

A cena descreve o momento em que a Virgem Maria, após o anúncio de que seria a mãe 

de Jesus, viaja para visitar sua prima Isabel, que já estava no sexto mês de gravidez de João 

Batista, conforme relatado no Evangelho segundo Lucas: 

No sexto mês, o anjo Gabriel foi enviado por Deus a uma cidade da Galileia, 

chamada Nazaré, a uma virgem desposada com um varão chamado José, da 

casa de Davi; e o nome da virgem era Maria. Entrando onde ela estava, disse-

lhe: “Alegra-te, cheia de graça, o Senhor está contigo!” Ela ficou intrigada 

com essa palavra e pôs-se a pensar qual seria o significado da saudação. O 

Anjo, porém, acrescentou: “Não temas, Maria! Encontraste graça junto de 

Deus. Eis que conceberás no teu seio e darás à luz um filho, e o chamarás com 

o nome de Jesus. Ele será grande, será chamado Filho do Altíssimo, e o Senhor 

Deus lhe dará o trono de Davi, seu pai; ele reinará na casa de Jacó para sempre, 

e o seu reinado não terá fim”. Maria, porém, disse ao Anjo: “Como é que vai 

ser isso, se eu não conheço homem algum?” O Anjo lhe respondeu: “O 

Espírito Santo virá sobre ti e o poder do Altíssimo vai te cobrir com a sua 

sombra; por isso o Santo que nascer será chamado Filho de Deus. Também 

Isabel, tua parenta, concebeu um filho na velhice, e este é o sexto mês para 

aquela que chamavam de estéril. Para Deus, com efeito, nada é impossível” 

Disse, então, Maria: “Eu sou a serva do Senhor; faça-se em mim segundo tua 

palavra!” E o Anjo a deixou. (Lc 1,26-38) 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          174 

O encontro das duas primas, ambas carregando a promessa divina em seus ventres, é 

um momento de profunda emoção e alegria. Segundo a narrativa bíblica, quando Isabel ouviu 

a saudação de Maria, a criança (João Batista) estremeceu em seu ventre e Isabel ficou cheia do 

Espírito Santo: 

Naqueles dias, Maria pôs-se a caminho para a região montanhosa, dirigindo-

se apressadamente a uma cidade de Judá. Entrou na casa de Zacarias e saudou 

Isabel. Ora, quando Isabel ouviu a saudação de Maria, a criança lhe 

estremeceu no ventre e Isabel ficou repleta do Espírito Santo. (Lc 1,39-41) 

Bloch posiciona a cena de forma a realçar a emoção do momento e a expressividade das 

personagens. Isabel, mais velha, está no topo de uma escadaria, com os braços abertos para 

acolher a prima. Maria, mais jovem e com um véu translúcido, se encontra ao pé da escada na 

direção de Isabel, e a olha com reverência enquanto sobe os degraus. A pintura é bem 

equilibrada e repleta de simbolismo. 

As duas mulheres judias que estão acima do muro, cujos olhares estão voltados para 

outras direções, não percebem o encontro sagrado entre as primas e as concepções milagrosas 

que aconteceram. A anunciação do anjo a Maria acontece em ambiente privado e Zacarias, após 

receber de um anjo a notícia de que sua esposa conceberia um filho, em razão de sua dúvida, 

permanece mudo até o nascimento de João Batista, conforme narrado no Evangelho segundo 

Lucas 1,20: “Eis que ficarás mudo e sem poder falar até o dia em que isso acontecer, porquanto 

não creste em minhas palavras, que se cumprirão no tempo oportuno” (…). 

Mantém-se, dessa forma, o mistério da ação de Deus em suas vidas, cuja revelação 

pública somente ocorreria mais tarde. 

 

Quanto às vestes de Maria, ela é apresentada com o tradicional vestido vermelho e o 

manto azul, cujas cores remetem à realeza. A arte cristã frequentemente representa Maria com 

roupas nessas cores. Esses pigmentos eram difíceis de se obter, o que elevava seu valor e, por 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          175 

isso, somente eram utilizados pela elite. São cores que indicam prestígio, elegância e poder real. 

Note-se que a combinação de vermelho e azul em vestes reais reforçava a autoridade e a nobreza 

dos monarcas. 

Na pintura, ela é coroada com uma coroa em forma de disco, que não está presente na 

pintura anterior da Anunciação, pois o objetivo do artista é enfatizar que neste momento a 

concepção divina já ocorreu. O uso desse anel de luz surgiu primeiramente na arte cristã por 

volta do século V e era usado exclusivamente para as personagens da Trindade e anjos; 

posteriormente, foi expandido seu uso para os apóstolos e outros.  

No período renascentista o anel de luz apareceu como um fino anel dourado mostrado 

em perspectiva. Seu uso por Bloch nesta série de telas pode refletir seu estudo da pintura 

religiosa italiana com a qual ele trabalhou em Florença. 

 

Um vaso de lírios é propositalmente pintado no pilar de pedra a fim de anunciar a 

presença de Maria e simbolizar sua pureza e santidade. Vale lembrar que o simbolismo do lírio 

está presente na Bíblia Hebraica, no qual a flor é associada à pureza, beleza e ao amor divino, 

como está presente no livro do Cântico dos Cânticos 5,13: “Suas faces são canteiros de bálsamo, 

colinas de ervas perfumadas; seus lábios são lírios com mirra, que flui e se derrama.” 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          176 

 

Ainda, o manejo hábil da tinta pelo artista cria textura e espaço tridimensional, dando 

profundidade à tela, que pode ser reconhecido na superfície áspera do muro de pedra, pilares e 

degraus, além do véu transparente de Maria. O estilo é característico do Academicismo4 do 

século XIX, mas com notas de emoção e lirismo. 

 

Contudo, o que se vê como grande diferencial na presente pintura de Carl Heinrich 

Bloch e que constitui uma grande importância para a relação única entre judeus e cristãos, é a 

 

4 Movimento artístico que estabeleceu regras e diretrizes rígidas para a produção artística, pautados pelo domínio 

da perspectiva, da anatomia e do uso de luz e sombra, valorizando a habilidade técnica e o rigor formal em 

detrimento da criatividade e inovação. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          177 

opção do artista em colocar Isabel no topo da escada, afirmando a consciência da importância 

dessa herança judaica que foi recebida pelos cristãos. 

Enquanto a iconografia medieval e renascentista apresentava maior equilíbrio entre as 

duas personagens, no período pós Concílio de Trento houve reforço da hierarquia do 

cristianismo, mostrando Maria como depositária da graça e Isabel como mera testemunha. A 

tela em análise coloca Isabel em flagrante elevação de nível em relação a Maria, prestigiando-

a. 

A ligação afetiva demostrada nas faces das duas primas consolida a ideia de que 

cristianismo e judaísmo possuem uma relação única e de evidente familiaridade. O encontro é 

familiar, íntimo e solidário. 

Isabel, tida como estéril, concebe na velhice e é representada utilizando vestes 

tradicionais, com destaque para o ventre proeminente. Também Israel, do alto de sua longa 

tradição e espera messiânica, continua a produzir frutos na figura de João Batista, o precursor 

de Cristo. Ainda no ventre de Isabel, ele reconhece a presença de Jesus e se agita com alegria 

mesmo antes de seu nascimento. Seu movimento é visto como um sinal profético, confirmando 

que Jesus é o Messias esperado. 

A visita de Maria a Isabel, portanto, é a visita de Deus ao povo com quem celebrou 

eterna aliança, como reconhecimento por sua fidelidade e amor. 

A escuridão por trás da figura de Isabel, além de um recurso estilístico, não constitui 

elemento pejorativo de forma alguma. Mas pode comunicar ao expectador da arte que o povo 

da antiga aliança viveu até então aguardando a chegada do Messias, a qual traria livramento ao 

seu povo, afastando-o as trevas da opressão e trazendo a luz, como pode ser encontrado nas 

Escrituras: “O povo que andava nas trevas viu uma grande luz (…)” (Is 9,2). 

Portanto, o recurso de luz e sombra presente na obra serve de forma adequada ao relato 

bíblico sobre a vinda do Messias e enaltece a rica espiritualidade desse evento. 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          178 

Extrai-se também que judaísmo e cristianismo desempenham papel essencial no plano 

de Deus para a salvação da humanidade. E, embora o cristianismo nascente represente um novo 

agir salvífico de Deus, o patrimônio comum favorece a unidade entre ambos e tem potencial 

para culminar no abraço afetuoso que Isabel está prestes a oferecer à Virgem Maria. 

Vale ressaltar que a obra de Bloch, pintada em 1866, representa uma luz de esperança 

em meio ao século XIX, marcado pelo surgimento do antissemitismo racial que se espalhou 

pela Europa e possui suas raízes no antijudaísmo que se manteve vivo ao longo dos séculos e 

contra o qual a Igreja tardou em se opor formalmente. 

Essa disposição do artista em ressaltar os elementos judaicos em sua obra, valorizando 

as raízes da fé cristã possivelmente tem amparo no fato de que a Dinamarca foi reconhecida 

como uma nação mais tolerante em relação ao povo judeu do que os demais países da Europa. 

Esse ambiente de tolerância contribuiu para uma melhor integração do povo judeu no território 

dinamarquês. 

O exemplo desse ambiente desprovido de forte antissemitismo racial pode ser 

vislumbrado no esforço realizado após a ocupação alemã, em 1943, quando um grande número 

de judeus foi transportado secretamente pelo Estreito de Öresund para a Suécia, que ofereceu 

asilo aos refugiados. A ação foi iniciada a partir do vazamento de informação por um oficial 

alemão e contou com a mobilização de toda a sociedade dinamarquesa. Referido oficial avisou 

um alfaiate local enquanto este lhe tirava as medidas para ajuste de um terno (BBC NEWS 

BRASIL, 2018). 

Destarte, evidencia-se a existência de uma sociedade mais tolerante que ajudou a formar 

a visão do artista. 

Considerações finais 

As expressões artísticas, em todas as suas formas, constituem um retrato fiel de sua 

época, evidenciando a cultura, política e religião de seu tempo, o que é inegável. 

Ao longo da história, vê-se a propagação de traços de uma catequese antijudaica que 

alimentou o movimento antissemita.  

Todavia, em meio ao crescimento de forte nacionalismo nos países europeus e o 

surgimento inconteste do antissemitismo racial do século XIX, encontramos preciosidades 

como a obra de Carl Heinrich Bloch que caminha na contramão de seu tempo, buscando o 

frescor de uma verdade há muito esquecida: não é possível prosseguir ignorando as origens 

judaicas do cristianismo. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          179 

A singeleza dos braços abertos de Isabel, conforme retratado em sua obra, faz-nos 

lembrar que as raízes cristãs são encontradas no judaísmo. Ou seja, a Igreja é a renovação da 

mesma aliança eterna que Deus fez com Israel. A seiva do judaísmo está dentro dela, pois os 

cristãos foram enxertados na boa oliveira que é Israel, conforme nos adverte São Paulo 

Apóstolo em um dos primeiros escritos do Novo Testamento presente em sua carta aos 

Romanos 11,17-24 e explicitamente referido na Declaração Nostra Aetate, em seu segundo 

parágrafo:  

Com efeito, a Igreja de Cristo reconhece que os primórdios da sua fé e eleição 

já se encontram, segundo o mistério divino da salvação, nos patriarcas, em 

Moisés e nos profetas. Professa que todos os cristãos, filhos de Abraão 

segundo a fé (6), estão incluídos na vocação deste patriarca e que a salvação 

da Igreja foi misticamente prefigurada no êxodo do povo escolhido da terra da 

escravidão. A Igreja não pode, por isso, esquecer que foi por meio desse povo, 

com o qual Deus se dignou, na sua inefável misericórdia, estabelecer a antiga 

Aliança, que ela recebeu a revelação do Antigo Testamento e se alimenta da 

raiz da oliveira mansa, na qual foram enxertados os ramos da oliveira brava, 

os gentios (7). Com efeito, a Igreja acredita que Cristo, nossa paz, reconciliou 

pela cruz os judeus e os gentios, de ambos fazendo um só, em Si mesmo (…). 

A cena do encontro entre Maria e Isabel nos faz lembrar que a esperança messiânica, 

elemento fundamental na tradição judaica, está calcada no fato de que o Messias esperado pelo 

povo judeu é o instrumento por meio do qual o Reino de Deus deve ser estabelecido na terra. 

Para os cristãos, a espera messiânica aponta para a volta de Jesus Cristo, o Messias, que já 

consumou a obra de salvação por meio de sua morte e ressurreição e retornará para estabelecer 

o Reino de Deus de forma definitiva. Embora haja diferenças teológicas profundas entre 

judaísmo e cristianismo, a espera messiânica é o motor da esperança cristã e da esperança 

judaica na construção do reino de Deus. 

Assim como a prima mais velha recebe a mais nova no interior de sua morada e ambas 

desfrutam da presença do mesmo Deus, a relação entre cristianismo e judaísmo é interna e não 

externa. Há uma dinâmica na relação entre as duas religiões que de forma alguma invalida a fé 

cristã, como nos ensina Pierre Lenhardt, ao afirmar que “(...) a fé cristã é coerente com a Palavra 

de Deus que me vem das fontes judaicas, assim como das fontes especificamente cristãs” (2020, 

p. 05).  

Nesse contexto, para explorar as riquezas da fé cristã, é possível partir das palavras 

escritas no Novo Testamento, as quais estão ligadas a Cristo, no Deus Uno, com o Judaísmo e 

suas fontes (processo que vai do Cristianismo ao Judaísmo, denominado analítico). Por meio 

dessas fontes é possível ao homem melhor conhecer a Deus e a si mesmo.  Mas também é 

possível partir do encontro com os judeus e da escuta do Judaísmo, ouvindo o que ele diz de si 

mesmo, de Deus, da humanidade e do mundo, a fim de esclarecer a fé do homem sobre aspectos 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          180 

até então ignorados e que fazem parte do patrimônio comum ao Judaísmo e ao Cristianismo 

(processo que vai do Judaísmo ao Cristianismo, denominado sintético). Esse processo é 

inseparável do primeiro (cf. LENHARDT, 2020, p. 97-98). 

Portanto, é possível dizer que o desconhecimento dessa realidade é o desconhecimento 

da própria identidade cristã. 

Ora, a Igreja, ao acolher Jesus como o Messias está acolhendo uma herança, uma 

tradição judaica. 

Por isso mostrou-se tão oportuna a afirmação popularizada pelo Papa João Paulo II em 

um discurso à comunidade hebraica de Mainz, na Alemanha, no ano de 1980 que “quem 

encontra Jesus Cristo, encontra o judaísmo”. Essa afirmação feita pelo Papa foi extraída da 

Conferência Episcopal Alemã no mesmo ano, que reconheceu a herança espiritual de Israel para 

a Igreja. Posteriormente essa frase foi retomada por Bento XVI e permanece como sendo a 

condição da Igreja nos dias de hoje. 

Ainda, ao desvendarmos o significado dos elementos judaicos presentes na tela 

produzida por Bloch, tomamos a consciência de que não é possível uma compreensão clara do 

Novo Testamento sem o conhecimento do Antigo, pois tudo o que Jesus ensinou é próprio dessa 

herança religiosa. 

A esse respeito, o documento da Pontifícia Comissão Bíblica afirma: “(...) Sem o Antigo 

Testamento, o Novo seria um livro indecifrável, uma planta privada das suas raízes e destinada 

a secar” (2002, p. 235). 

Nesse contexto, com a nova teologia que se estabeleceu na Igreja a partir da Declaração 

Nostra Aetate, solidificou-se o entendimento de que os erros teológicos do passado devem ser 

corrigidos, com o reconhecimento de que cristãos e judeus são detentores de um patrimônio 

comum que, longe de os afastar, cria pontes para o desenvolvimento de um diálogo fraterno e 

de mútuo apreço. 

Talvez esse seja um elemento implícito que fez com que a tela de Bloch fosse tão 

prestigiada, a saber, o fato de que o antigo e o novo podem descobrir um ponto de intersecção 

para se encontrarem e dialogarem, buscando transformar juntos a história em Reino de Deus. 

Referências Bibliográficas 

BÍBLIA de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. 

BBC NEWS BRASIL. Segunda Guerra Mundial: como a dica de um oficial nazista 

salvou a vida de meus avós. 2018. Disponível em: https://www.bbc.com/protuguese/geral-

45950325. Acesso em 18 out 2025. 

https://www.bbc.com/protuguese/geral-45950325
https://www.bbc.com/protuguese/geral-45950325


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a10 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 165-181, jul/dez 2025          181 

CAPTIVATING HISTORY. The Bar Kokhba Revolt: A captivating guide to the third 

Jewish-Roman war and its impact on ancient Rome and Jewish history. English Edition, 

2021.  

COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO. Porque os dons e 

o chamado de Deus são irrevogáveis. Brasília: Edições CNBB, 2016. 

LENHARDT, Pierre, À escuta de Israel na Igreja. Tomo II. São Paulo: CCDEJ-Fons 

Sapientiae, 2020. 

PHEYSEY, Dawn C.; HOLZAPFEl, Richard Neitzel. The Master’s Hand the Art of Carl 

Heinrich Bloch. Salt Lake City, Utah: Brigham Young University Museum of Art, 2010. 

POLIAKOV, Léon, De Cristo aos Judeus da Corte. São Paulo: Perspectiva, 1979. 

PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. O povo judeu e as suas Sagradas Escrituras na 

Bíblia cristã. São Paulo: Paulinas, 2001. 

THE EDITORS OF ENCYCLOPAEDIA BRITANNICA ARTICLE HISTORY. Visitation. 

Disponível em: https://www.britannica.com/topic/Visitation. Acesso em 10 jul.2025. 

 

 

https://www.britannica.com/topic/Visitation.%20Acesso%20em%2010%20jul.2025


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          182 

COMPTE-RENDU: COLLOQUE “ANNIVERSAIRE DES 60 ANS DE 

NOSTRA AETATE" 

 

Pe. Roger TARDY. Formador da Diocèse de Paris. 

Rêver la fraternité » 60 ans de dialogue entre juif et chrétiens 

Le 28 aout 1963, Martin Luther King évoquait à Washington son rêve éveillé de la fin 

de la ségrégation aux États-Unis. Deux ans et deux mois plus tard, dans le vieux continent un 

texte essentiel, Nostra Aetate était solennellement promulgué par le Pape Paul VI, après une 

histoire tragique de près de 2000 ans, qui avait entériné une erreur théologique, et induit par là-

même un mépris pour le peuple Juif, perçu avant tout comme déicide. Ce peuple de Dieu fut 

perçu pendant presque deux millénaires par les chrétiens comme un peuple à la nuque raide, 

maudit pour n’avoir pas reconnu le Christ.  

60 ans après cette promulgation, quel bilan peut-on en tirer ? Et ce, tant dans le monde 

chrétien que dans le monde juif. Dans un contexte mondial marqué par le pogrom du 7 octobre 

2024, revient en force un antisémitisme d’un autre âge sous d’autres visages, avec d’autres 

appuis. Il fallait non seulement actualiser le bilan de Nostra Aetate, mais plus encore, donner 

un second souffle à une relation judéo-chrétienne qui semble en manquer cruellement. 

Le colloque des 8 et 9 octobre 2025, magnifiquement coorganisé par l’Institut 

Catholique de Paris, la Faculté Notre-Dame du Collège des Bernardins, la Faculté Loyola (ex-

Centre Sèvres), soutenu par la Conférence des Évêques de France, et en collaboration avec la 

télévision catholique KT0, n’a pas voulu se tenir en l’absence des premiers intéressés. Ce sont 

des prises de paroles à deux voix qui ont été organisées pendant deux jours, réunissant plusieurs 

des meilleurs spécialistes de cette question en milieu juif, catholique, et protestant.  

Une première particularité de ce colloque réside dans son titre un peu mystérieux : 

« Rêver la fraternité ». Cette expression semblerait presque légère sinon incongrue pour un 

thème de cette importance, mais Mgr Vetö, Haïm Korsia et d’autres intervenants s’en sont 

emparés : parmi les multiples fonctions du rêve, celui du songe prophétique tient une grande 

place. On ne peut vivre que ce que Dieu nous a permis de rêver, fût-ce impossible à l’homme.  

Le mercredi 8 octobre à 20h, à l’ICP, la séance inaugurale se tient en présence du 

cardinal Kurt Koch, Préfet du Dicastère pour l’unité des chrétiens, de Haïm Korsia, Grand 

 

 E-mail: roger.tardy@gmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          183 

Rabbin de France, et de Mgr Etienne Vetö, évêque référent de l’épiscopat français pour les 

relations avec le judaïsme.  

Cette séance inaugurale retrace le travail accompli, dans la chair et le sang de ceux qui 

ont, parfois au prix de leur vie, anticipé et précipité cette révolution inattendue de perspective 

sur Israël. On a cité parmi eux Jules Isaac et Jean XXIII, mais d’autres interventions en citeront 

bien d’autres, tant juifs, que protestants, orthodoxes ou catholiques. Le point commun entre ces 

précurseurs est leur foi dans le Dieu de l’Élection d’Israël. 

Le Cardinal Kurt Koch résume cet enseignement conciliaire en un non et un oui. Un non 

clair et massif à l’antisémitisme sous toutes ses formes et un oui à l’affirmation d’un patrimoine 

commun selon l’image paulinienne (Rm 11) de l’olivier franc sur lequel fut greffée l’Église. Ce 

faisant, le judaïsme est reconnu comme relevant du même organisme vivant, et les juifs d’être 

considérés en « frères aînés ». Haïm Korsia ajoute avec humour que « les frères aînés se font 

toujours avoir par leur puîné dans l’Histoire Sainte » ! Son propos souligne du point de vue juif 

les avancées inimaginables obtenues dans le travail commun entre juifs et chrétiens, et rappelle 

ce que signifie vraiment le nom de « juif » . Juif vient de Judas, qui n‘est pas un traître comme 

l’évoque l’expression malheureuse mais « celui qui rend grâce » d’après l’histoire de 

Léa, la 4e épouse de Jacob qui donne ce nom à son quatrième fils pour rendre justice à sa bonté.  

C’est le lendemain que la discussion devient plus serrée 

La matinée commence par une discussion avec le rabbin Rivon Krygier et Mgr Etienne 

Vetö, intitulée « Un rabbin et un évêque rêvent aux 100 ans de Nostra Aetate ». 

Rivon Krygier revient sur cette question du droit d’ainesse, ravi par Jacob à Esaü et qui 

provoque une haine invincible entre les deux frères. Et c’est précisément à l’acmé de cette  au 

moment de cette crise, que Jacob fait le songe d’une échelle dressée vers le Ciel (Gn 28). Cette 

échelle sera le signe pour Jacob, mais également pour toute pensée religieuse, de son ouverture 

sur l’infini de Dieu qui transcende les conflits et même les concepts invincibles : « rêver de la 

quadrature du cercle » pour se préparer à vivre l’inouï. Or, après le pogrom du 7 octobre 2024, 

la situation religieuse est sans issue, car ce n’est pas, comme on l’entend souvent, le politique 

qui utilise le religieux, mais bien « le religieux qui instrumentalise la géopolitique ». Il ajoute: 

« Le fondamentalisme n’est pas seulement islamiste, il y a aussi l’extrémisme juif » …L’autre 

est purement et simplement « déshumanisé ». En ce qui concerne l’Église, le document Nostra 

Aetate a été une avancée inespérée dans une situation bloquée. En général les religions mettent 

beaucoup de temps et d’énergie à se promouvoir elles-mêmes, et à dénoncer ce qui n’est pas 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          184 

elle. Nostra Aetate a fait une remarquable exception à cette règle en se tournant vers ce qui n'est 

pas elle. Mais regrette-t-il « le peloton ne suit pas ». Comme une rémission qui ne serait pas 

assez consolidée. Le document n’est malheureusement pas opérant pour la majorité des 

chrétiens et des juifs d’aujourd’hui. A lire ce qui traîne sur les réseaux sociaux, la théologie de 

la substitution renaît de ses cendres. Autrement dit, la condamnation explicite de 

l’antisémitisme ne suffit plus. Du côté juif pratiquant, la méfiance vis-à-vis des chrétiens est 

toujours là. Seul un travail sérieux des Écritures à plusieurs voix, dans la recherche du bon 

esprit, peut permettre de déconstruire les stéréotypes chez les uns comme chez les autres. 

De son côté, Mgr Vetö espère un fruit réciproque d’une recherche commune : pour 

résumer trop vite, le judaïsme doit aider les chrétiens à comprendre davantage le messianisme 

et à nous projeter davantage dans l’attente du retour eschatologique du Christ, peut-être en 

élargissant aussi leur compression du messianisme. Et peut-être, dans l’autre sens, le 

christianisme pourrait aider le judaïsme à se comprendre lui-même comme une religion 

d’amour. Le poncif selon lequel le premier testament serait la religion de la loi, et le second, 

celui de l’amour, séparément de la Torah, n’a pas de sens : peut-être que l’amour comme clef 

universelle peut être reprise par le judaïsme comme provenant de sa source propre. 

Le premier « rêve » que formule l’évêque est que les uns apprennent davantage des 

autres. Et le second : que l’on puisse rêver ensemble de la terre d’Israël. Aujourd’hui, ajoute-t-

il, cette question rencontre l’épreuve de la réalité. Recevoir une terre en héritage n’implique t-

il pas également de savoir la partager, comme Abraham la partage avec Lot (Gn 11s). Posséder 

la terre donnée de Dieu implique également de vérifier spirituellement les fruits spirituels 

tangibles de cette possession. 

Une autre discussion critique a trait à la réception encore incomplète de Nostra Aetate 

en milieu chrétien, par Thérèse Andrevon, théologienne et Olivier Rota, historien. Thérèse 

Andrevon rappelle le coté très inégal de cette réception selon les sphères culturelles de l’Église, 

en Inde, et en Afrique notamment. Le rapport à l’Écriture a-t-il vraiment changé ? Même dans 

la liturgie, l’ordre des lectures peut encore induire l’idée que le Nouveau Testament accomplit 

avec le sens d’« achever » l’Ancien, ce qui contredirait la permanence de l’ancien ? La 

formation des clercs elle-même de même paraît encore bien insuffisante dans la connaissance 

du judaïsme et sa lecture biblique propre. Enfin la perception chrétienne de la terre d’Israël 

d’aujourd’hui semble encore pour le moins absente, or c’est d’actualité. L’historien Olivier 

Rota développe pour sa part la notion de « dialogue », qui apparaît massivement dans les textes 

conciliaires alors qu’elle était une notion philosophique très récente, remontant juste à Buber, 

transmis à Paul VI par Jean Guitton. Même les Pères du Concile ont demandé à débattre sur 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          185 

cette notion assez inouïe dans la culture ecclésiastique. C’est assurément un instrument de 

pacification, apparu à la fin d’un siècle de conflit, mais ce peut être aussi un moyen de vouloir 

se faire entendre d’avantage que de se mettre vraiment soi-même à l’écoute. Le fait est que la 

culture du dialogue est en train de s’affaiblir dans notre monde polarisé, or sans cette culture et 

cette réalité du dialogue, que peut devenir Nostra Aetate? 

Luc Forrestier, théologien catholique, aborde en dialogue avec Anne-Marie Rijnen, 

théologienne protestante, le domaine plus ecclésiologique. Le premier développe la question de 

la théologie bilatérale, c’est-à-dire d’une ecclésiologie qui prenne en compte sérieusement la 

permanence du judaïsme et de l’Élection au cœur même de la définition de l’Église. Cette idée, 

provient notamment d’un des rares Chrétiens messianiques à s’être intéressé davantage à la 

théologie catholique qu’à la pensée évangélique, Marc Kinzer. Il s’agit de rendre à l’ecclesia 

ex circuncisione toute sa place irréductible à côté de l’ecclesia ex gentibus. Selon lui, 

l’irrévocabilité des promesses de Dieu faite à Israël implique 5 caractéristiques : - la 

permanence d’Israël, - le caractère normatif de la Torah, la validité de la tradition rabbinique, 

une place singulière dans l’Église et enfin une théologie de la terre d’Israël. La question qui se 

pose avec le judaïsme messianique est parfois la suivante : est-il plutôt un judaïsme christianisé 

ou un christianisme judaïsé ? Ceci pose des questions pastorales pratiques : faut-il accélérer la 

conversion des juifs pour hâter la venue du royaume ou respecter la permanence de ce pôle de 

judaïsme ? Comment concrètement accueillir des juifs dans l’Église catholique, dans la manière 

de prier, le culte, dans les relations à maintenir avec les amis juifs. 

Anne-Marie Reijnen évoque des précurseurs protestants, orthodoxes, juif aux 

formulations de Nostra Aetate. Les rencontres de Pommerol avaient permis déjà à des 

théologiens protestants de réaffirmer dès 1941 la permanence d’Israël comme peuple élu. Le 

théologien Pavel Lovski en 1971 publie « la déchirure de l’absence », il y manifeste que les 

chrétiens sont désunis aujourd’hui à cause de cette question du judaïsme. Barth lui-même ira à 

Rome rencontrer Ottaviani et Paul VI ; il s’étonne de la place de la question du judaïsme dans 

un document sur les religions non chrétiennes. Il s’étonne également de ce que le document sur 

l’œcuménisme ne mentionne pas le schisme premier et fondateur, celui de l’Église primitive et 

de la Synagogue. En monde protestant, il y a des variétés de perceptions, notamment avec les 

évangéliques. Notamment est débattue la question : faut-il annoncer ou non le Christ aux juifs 

d’aujourd’hui ? Est débattue également la question du statut de la terre d’Israël. 

Enfin une dernière séquence assez vigoureuse met en dialogue le P. Patrice Chocholsky, 

théologien catholique et Jean-François Bensahel , Théologien juif sur des enjeux d’une 

revitalisation du travail commun entre Juifs et Chrétiens. Le P. Chocholsky, pour sa part estime 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          186 

qu’on n’a pas encore tiré le fruit théologique de ce travail commun. Il plaide pour  une nouvelle 

théologie du Verbe, moins exclusivement hellénistique et plus hébraïque (concret et historique), 

à partir de la notion de davar, parole-évènement. La parole n’est pas seulement un concept 

abstrait, c’est un perpétuel jaillissement : la parole ne communique pas seulement, elle 

interpelle, suscite, provoque.  La théologie devrait partir de cette dimension dynamique de la 

parole comme relation. Aujourd’hui, on pose d’abord comme des en-soi les pôles des relations 

pour ensuite parler du lien qui existe entre eux, l’idée serait que la relation est première sur 

l’ontologie.  

Sinon,  la théologie de la substitution enfin dépassée risque de laisser la place à une autre 

théorie plus subtile et plus funeste : la théorie selon laquelle l’universalisme (abstrait) apporté 

par le Christ aurait comme dépassé la relation première et originelle au peuple d’Israël. C’est 

une autre forme de substitution. Le lien du Christ à l’humanité toute entière pourrait ainsi vider 

de sa substance l’élection première d’Israël. On piétinerait ainsi la relation historique, la chair, 

comme l’Église l’a fait dans la gestion des crimes d’abus. Il s’agit donc de restaurer, de 

réinscrire la relation humanité-Dieu dans la relation Israël-Dieu. Alors, la Relation Dieu-

Homme sera rehistoricisée, et l’amour de Dieu pour l’homme retrouverait de son épaisseur 

historique : une miséricorde envers un fils constamment rebelle et pécheur. 

Il défend ainsi une « révolution copernicienne » de la théologie et de la lecture de 

l’Écriture : on ne peut plus ignorer le lieu fondamental du peuple juif au risque d’ignorer 

l’Incarnation tout simplement. 

Jean-François Bensahel pense pour sa part qu’il faut clôturer l’ère du dialogue. C’était 

un début, une étape nécessaire pour recommencer à se parler. Mais, c’est insuffisant : il faut 

désormais travailler ensemble et se disputer. Les temps sont mûrs. Il faut aborder le dur, « ce 

qui a fâché et pourrait encore fâcher ». Le moment est d’écrire un nouveau volume du talmud 

pour dire nos différences. Il n’y a pas de frères aîné. Il n’y a que des frères. On peut désormais 

tout se dire. Personnellement, Jean-François Bensahel pense que le Christ est un véritable génie 

du judaïsme (il suffit de lire les ouvrages de Philippes Haddad pour s’en convaincre), qui a 

ouvert aux nations les promesses faites à Israël mais, de son avis, « il ne peut pas être messie 

d’Israël » car les temps nouveaux où les guerres disparaîtront ne sont clairement pas arrivés. 

« Les juifs n’ont pas eu à attendre Jésus pour se tourner vers Dieu ». Donc il faudrait pouvoir 

débattre de cela.   

L’un sait qui il est et qui est l’autre l’un en face de l’autre. Nostra Aetate devrait être 

suivi d’une nouvelle étape, un autre document qui affirmerait plus clairement le lien organique 

entre l’Église et Israël. Les Juifs eux-mêmes ressourcés, connaîtront que l’Église n’est 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          187 

finalement pas idolâtre. Si, par malheur, le judaïsme se réduisait à une coquille identitaire, 

l’Église elle-même ne saurait plus vraiment qui elle est. « C’est impossible mais c’est ce qui 

advient à notre insu ». 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          188 

SESSENTA ANOS DE NOSTRA AETATE: MEMÓRIA, CONVERSÃO E 

ESPERANÇA 

 

Nayon Nigel da Silva Melo CEZAR, Bacharel em filosofia faculdade Paulo VI, SP; Bacharel 

em Teologia, Pontifical Salesian University, Jerusalém, Licenciado em História, Centro 

universitário Estácio de Ribeirão Preto, SP; Especialista em Cultura, Judaico-Cristã, história e 

teologia pelo Centro Cristão de Estudos Judaicos, SP. * 

Em 2025, a Igreja Católica celebra o 60º aniversário da declaração Nostra Aetate, um 

texto fundamental do Concílio Vaticano II que inaugurou uma nova era nas relações entre a 

Igreja Católica e o Judaísmo. Para marcar esta ocasião, o Instituto Católico de Paris (ICP), o 

Collège des Bernardins e as Faculdades Loyola Paris, em parceria com a KTO (canal de 

televisão católico de língua francesa), unem forças para oferecer dois dias de reflexão, diálogo 

e encontros. 

No dia 8 de outubro, o Instituto Católico de Paris (ICP) realizou a sessão inaugural 

solene na presença do Cardeal Kurt Koch, Prefeito do Dicastério para a Promoção da Unidade 

dos Cristãos, do Rabino Chefe da França, Haïm Korsia, e do Bispo Auxiliar de Reims, Étienne 

Vetö. 

No dia 9 de outubro, o Collège des Bernardins reuniu figuras importantes do diálogo 

judaico-cristão – líderes religiosos, teólogos e pesquisadores – para discutir a Nostra Aetate e 

o diálogo inter-religioso. Entre as sessões programadas está uma discussão com o Rabino Rivon 

Krygier e o Bispo Etienne Vetö, intitulada “Um Rabino e um Bispo Sonham com o 100º 

Aniversário da Nostra Aetate”.  

Ambas conferências e seus respectivos vídeos, foram publicados no site da KTO no dia 

13 de outubro de 2025. 

Abaixo, apresentam-se insights propostos a partir das conferências sobre a preeminência 

da Declaração Nostra Aetate, de maneira particular, nas relações entre a Igreja e o Judaísmo.  

O clamor da memória e o nascimento de um caminho espiritual 

Há momentos na história em que a humanidade se vê obrigada a deter o passo, olhar 

para trás e permitir que a memória se torne lugar de verdade. Entre esses momentos, poucos 

são tão decisivos quanto o impacto moral e espiritual provocado pela Shoah. Não apenas pela 

dimensão do horror, mas pela revelação perturbadora do que o ser humano é capaz de fazer 

 

* E-mail: pnncezar@uol.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          189 

quando se afasta da dignidade do outro e se fecha à voz de Deus. Em meio à reflexão sobre esse 

abismo, uma frase atribuída ao Primo Levi continua a ressoar como advertência e apelo: 

“compreender plenamente talvez seja impossível, mas conhecer — isto é, reconhecer, recordar, 

deixar-se interpelar — permanece absolutamente necessário”. A memória, quando acolhida 

com humildade, torna-se uma mestra espiritual. 

Foi dessa memória que brotou a Nostra Aetate. O Concílio Vaticano II (1962-1965)  

respirava o desejo de renovação, mas carregava também a responsabilidade de enfrentar um 

legado doloroso: séculos de incompreensões entre cristãos e judeus, leituras teológicas mal 

orientadas, linguagem pastoral que, em certos momentos da história, alimentou preconceitos e 

feridas.  

São João XXIII, com a sensibilidade de um pastor que escuta antes de falar, intuiu que 

a Igreja não poderia entrar plenamente no diálogo com o mundo moderno sem antes purificar 

o olhar voltado ao povo judeu. Seu encontro com o historiador Jules Isaac, sobrevivente da 

perseguição e estudioso das distorções cristãs sobre o judaísmo, não foi apenas uma reunião 

protocolar; foi um desses encontros nos quais a verdade se torna urgente. Nesse encontro, a 

necessidade de rever o “ensino do desprezo” adquiriu contornos espirituais e morais. 

Quando o texto começou a ser elaborado, resistências surgiram. Havia tensões políticas 

externas ao Concílio e temores internos de que um gesto conciliador pudesse ser interpretado 

como abandono da identidade cristã. Contudo, o processo conciliar foi permitindo que a luz do 

Espírito atravessasse tais resistências. O resultado foi uma declaração breve, mas de 

extraordinária profundidade. Ao afirmar que a Igreja, “ao sondar seu próprio mistério, encontra-

se espiritualmente ligada à descendência de Abraão” (NA 4), o Concílio não apenas reconheceu 

a origem judaica da fé cristã; reconheceu também que a “Aliança de Deus com Israel nunca foi 

revogada”. Essa afirmação, pronunciada com simplicidade e firmeza, inaugurou um novo modo 

de olhar. Onde antes havia distância, agora se redescobria a proximidade. Onde antes havia 

desconfiança, agora nascia respeito. Onde antes se viam erros teológicos sedimentados pelo 

tempo, agora se abria um caminho de conversão. 

A Nostra Aetate não se limitou ao judaísmo. Ela ampliou o horizonte cristão, 

reconhecendo a ação de Deus também em outras tradições religiosas, nas quais se vislubram 

reflexos da verdade divina. Isso não diminuiu a originalidade do cristianismo; pelo contrário, 

permitiu que ele respirasse novamente o ar amplo do Espírito, “que sopra onde quer” (Jo 3,8). 

A Igreja redescobriu sua vocação ao diálogo — não um diálogo estratégico, mas espiritual, 

expressão da própria lógica do Evangelho. No encontro respeitoso com o outro, a fé cristã 

reencontra sua forma mais autêntica: a do amor que não teme, porque sabe de quem vem. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          190 

Sessenta anos de caminho: frutos, maturações e conversões 

A partir da Nostra Aetate, um vasto campo de possibilidades se abriu. Os sessenta anos 

que se seguiram testemunharam um florescimento sem precedentes no diálogo entre judeus e 

cristãos. O gesto marcante de São João Paulo II na Sinagoga de Roma, chamando o povo judeu 

de “irmãos mais velhos”, tornou-se símbolo de uma mudança profunda. Sua oração silenciosa 

diante do Muro Ocidental em Jerusalém, pedindo perdão pelos pecados cometidos contra o 

povo da Aliança, materializou a conversão da memória iniciada pelo Concílio. 

Vemos que esse caminho não se limitou a gestos pontuais. Centros acadêmicos, 

comissões de diálogo, documentos orientativos e iniciativas pastorais começaram a surgir em 

toda parte do mundo. A teologia cristã passou a revisitar suas raízes judaicas com mais atenção. 

A catequese, marcada durante séculos por expressões simplistas ou mesmo depreciativas, foi 

sendo purificada. A pesquisa bíblica se beneficiou imensamente desse novo olhar, permitindo 

que cristãos e judeus dialogassem sobre as Escrituras compartilhadas com maturidade. Em 

muitos lugares, parcerias em ações sociais revelaram que o diálogo não é apenas intelectual, 

mas concreto: fé que se traduz em cuidado. 

Ao mesmo tempo, o diálogo inter-religioso ampliou sua presença na vida e no 

magistério da Igreja. A Declaração abriu portas para encontros que antes pareciam impossíveis. 

A oração em Assis, em 1986 — um marco que, em certa medida, nasce do espírito da Nostra 

Aetate — mostrou ao mundo que as religiões, quando reconhecem a dignidade uma das outras, 

tornam-se instrumentos de paz. Bento XVI, com sua precisão teológica, aprofundou o diálogo 

com o judaísmo e deu passos significativos no campo do respeito inter-religioso. Francisco, por 

sua vez, foi também uma voz incansável contra todo tipo de fanatismo religioso, insistindo que 

a fraternidade é o nome espiritual da paz. E atualmente o papa Leão XIV, ainda no início do 

seu pontificado, da sinais de que esse caminhada continuará.  

Mas, ao longo desses sessenta anos, nem tudo foi simples. A recepção da Nostra 

Aetate não ocorreu de forma homogênea. Em alguns ambientes, o documento foi acolhido com 

entusiasmo e transformou mentalidades. Em outros, encontrou resistência, sobretudo por causa 

de leituras superficiais que confundiram diálogo com relativismo. Parte do desafio atual é 

continuar esclarecendo que abrir-se ao outro não significa renunciar à própria fé; significa vivê-

la com maturidade. O encontro exige identidade e humildade: identidade, para saber o que se 

oferece ao outro; humildade, para reconhecer que o Espírito atua de formas que nem sempre 

compreendemos. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          191 

O mundo também mudou. Convivemos hoje com fenômenos que o Concílio não poderia 

prever: o avanço das redes digitais, que tanto podem aproximar quanto intensificar discursos de 

ódio; a fragmentação social e religiosa; os novos nacionalismos; o resurgimento de formas 

antigas e novas de antissemitismo. A ferida da Shoah continua a servir como alerta, mas 

percebemos que o veneno do ódio pode se infiltrar novamente em discursos aparentemente 

banais. O crescimento de tensões no Oriente Médio e o uso político da religião em diferentes 

contextos tornam ainda mais urgente o espírito conciliador da Nostra Aetate. 

Dentro da própria Igreja, há desafios formativos. Muitos cristãos ainda desconhecem o 

conteúdo da declaração. A catequese, em vários lugares, permanece distante de suas intuições 

centrais. Há quem ainda use a linguagem do passado sem perceber que ela já não expressa a 

verdade teológica que professamos. Formar o povo de Deus para o diálogo, para a reverência 

diante das tradições religiosas, para o respeito profundo ao povo judeu e para o discernimento 

sobre a ação universal do Espírito tornou-se tarefa pastoral necessária. A Nostra 

Aetate continua sendo um texto jovem, porque sua sabedoria ainda precisa descer mais 

profundamente ao cotidiano das comunidades. 

O desafio espiritual do presente e a esperança que não decepciona 

Celebrar seis décadas da Nostra Aetate é mais do que revisitar sua história; é deixar-se 

questionar por sua atualidade espiritual. A declaração continua a desafiar a Igreja a cultivar uma 

espiritualidade do encontro. Isso significa formar cristãos capazes de reconhecer Deus agindo 

no outro antes mesmo de encontrá-Lo. O Evangelho não se anuncia com medo, mas com 

confiança. E essa confiança nasce da certeza de que a verdade cristã, sendo dom de Deus, não 

teme a presença da graça fora de suas fronteiras visíveis. 

Nesse sentido, a Nostra Aetate, pede a todos nós, algo profundamente evangélico: a 

conversão do olhar. Um olhar restaurado pela graça é capaz de enxergar no judaísmo não um 

rival histórico, mas um irmão que partilha conosco a mesma raiz espiritual. É capaz de 

compreender que a fidelidade de Deus à Aliança é irrevogável, e que essa fidelidade ilumina 

nossa própria compreensão da história da salvação. Esse olhar também se estende a todas as 

religiões, reconhecendo nelas expressões autênticas da busca humana pelo transcendente. A fé 

cristã, longe de diminuir-se nesse encontro, torna-se mais luminosa, pois revela sua vocação ao 

universal, à comunhão, à paz. 

Mas essa conversão não é fácil. Ela exige combater a indiferença, que anestesia o 

coração, e o fanatismo, que o endurece. Exige superar a tentação de usar a religião como 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          192 

bandeira ideológica. Exige, acima de tudo, cultivar a humildade — não a humildade servil, mas 

aquela humildade que nasce da contemplação do mistério de Deus, sempre maior que nossas 

fronteiras. Humildade é a virtude que nos permite reconhecer que o outro, mesmo diferente, é 

portador de um dom que eu ainda não conheço. É assim que a espiritualidade do diálogo se 

torna parte integrante da missão cristã. 

E essa esperança que brota da Nostra Aetate não é ingênua. Ela conhece o peso da 

história. Ela sabe que o mal pode retornar. Ela sabe que o coração humano, quando ferido, pode 

levantar muros. Mas essa esperança é teologal: nasce de Deus e, por isso, não se esgota. O que 

o Concílio semeou há sessenta anos continua frutificando porque nasceu do Espírito. E onde o 

Espírito age, a história se abre a possibilidades novas. 

À medida que o mundo se torna mais interconectado e simultaneamente mais 

fragmentado, cresce a responsabilidade dos cristãos de serem artesãos de unidade. Essa 

expressão, tão cara ao magistério recente, é talvez a forma mais concreta de descrever o legado 

da Nostra Aetate. O cristão é chamado a ser ponte — não por estratégia, mas por vocação. Ser 

ponte é entrar na lógica da Encarnação: Deus que atravessa o abismo para encontrar o humano. 

Ser ponte é assumir a tarefa de aproximar, reconciliar, curar, mesmo quando o contexto social 

e político parece caminhar na direção contrária. Ser ponte é tornar-se, em certo sentido, 

sacramento da paz. 

Ao olhar para os próximos sessenta anos, fica claro que o espírito da declaração continua 

necessário — talvez mais necessário do que nunca. A convivência entre culturas e religiões 

exige maturidade espiritual, e a maturidade espiritual exige diálogo. A tentação do isolamento 

ou da arrogância não constrói futuro. Já o caminho apontado pela Nostra Aetate, sustentado 

pela memória e pela fé, permite à Igreja continuar anunciando o Evangelho com credibilidade. 

Um Evangelho que, para ser verdadeiramente de Cristo, deve ser sempre construído sobre o 

mandamento maior: amar a Deus sobre todas as coisas e ao próximo como a si mesmo — 

inclusive, e sobretudo, o próximo diferente. 

Ao final dessa caminhada reflexiva, percebemos que a Nostra Aetate permanece como 

um dos mais belos dons do Concílio Vaticano II. Nela, a Igreja deixou-se tocar pela dor da 

história e permitiu ao Espírito remodelar seu coração. Sessenta anos depois, a declaração 

continua a iluminar nossa identidade cristã e a apontar para o que somos chamados a ser: 

servidores da reconciliação, testemunhas da fraternidade, construtores da paz. Se Levi tinha 

razão ao lembrar que compreender plenamente o horror é impossível, também é verdade que 

acolher a verdade da memória nos torna mais humanos e mais fiéis ao Evangelho. Porque a 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          193 

memória, quando purificada pela graça, abre-nos à esperança — e a esperança, quando firmada 

em Deus, não decepciona (Rm 5,5). 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a13 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 194-197, jul/dez 2025          194 

RELATO DE EVENTO SOBRE A SEMANA BIBLICA REALIZADA 

ENTRE 9 E 11 DE SETEMBRO DE 2025 ORGANIZADA EM 

CONJUNTO ENTRE A PUC-RIO, O CENTRO CRISTÃO DE ESTUDOS 

JUDAICOS (SÃO PAULO) E O INSTITUTO UNIVERSITARIO ISAAC 

ABARBANEL (BUENOS AIRES) 

 

Emerson Cardoso Faustino RIBEIRO. Graduado em Teologia e em História; pós-graduação em 

Sagradas Escrituras do Centro Cristão de Estudos Judaicos (CCDEJ) em São Paulo é Professor 

de Inglês do Colégio São José Sion Ipiranga – SP.*  

Em comemoração aos 60 anos do Concílio Vaticano II e, em particular, da promulgação 

da Declaração Nostra Aetate, a PUC-Rio, o Centro Cristão de Estudos Judaicos de São Paulo e 

o Instituto Universitário Isaac Abarbanel, de Buenos Aires, promoveram três noites de 

conferências dedicadas ao aprofundamento histórico, teológico e pastoral do diálogo judaico-

cristão. Sob coordenação do Prof. Dr. Pe. Anderson Pedroso, SJ, Reitor da PUC-Rio, e do Prof. 

Dr. Pe. Donizete Luiz Ribeiro, NDS, Diretor acadêmico do CCDEJ, o encontro reuniu 

especialistas em formato híbrido, integrando pesquisa acadêmica, testemunho histórico e 

reflexão sobre desafios contemporâneos. 

A primeira noite concentrou-se na chamada “pré-história” da Nostra Aetate e foi 

moderada pela profª. Ana Luiza Grilo Balassiano da ARI. O Rabino Ariel Stofenmacher, Reitor 

do Instituto Universitário Isaac Abarbanel, apresentou um percurso histórico dos pontificados 

que, desde o século XIX, moldaram o posicionamento da Igreja Católica diante do judaísmo. 

De Pio IX, período no qual a teologia da substituição, já presente em muitas comunidades 

cristãs, atinge a eclesiologia de sua época, passando por Leão XIII, Pio X, Pio XI e Pio XII, 

Stofenmacher destacou os avanços e limites da aproximação católica ao povo judeu antes da 

Shoá e durante ela.  

A ausência de condenações explícitas, o receio quanto ao sionismo e as ambiguidades 

pastorais desse período contrastam com a postura de João XXIII, cuja ação diplomática em 

favor de judeus perseguidos, o repúdio ao deicídio e o reconhecimento da continuidade das 

promessas divinas prepararam decisivamente o caminho para o texto conciliar. 

Na mesma sessão, Pe. Donizete Luiz Ribeiro, NDS, aprofundou a contribuição de 

figuras cristãs e judaicas que, já no início do século XX, contestaram o “ensinamento do 

desprezo”. Destacou os religiosos de Sion Pe. Théomir Devaux, responsável pelo salvamento 

 

* E-mail: emerson1996@gmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a13 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 194-197, jul/dez 2025          195 

de centenas de crianças judias na França ocupada, e Pe. Paul Demann, que atuou na Bélgica 

tanto no resgate de famílias judaicas quanto na revisão da catequese cristã à luz do respeito ao 

povo de Israel. Demann insistiu na permanência da Aliança com o povo judeu e denunciou a 

inadequação de enquadrar o judaísmo como religião superada.  

Em seguida, Pe. Donizete apresentou o historiador Jules Isaac, autor de obras decisivas 

como Jésus et Israël e L’enseignement du mépris, que analisaram criticamente os mecanismos 

históricos que alimentaram o antissemitismo cristão. Seu encontro com João XXIII, em 1960, 

e a influência dos Dez Pontos de Seelisberg configuram marcos fundamentais do processo que 

culminou na Nostra Aetate. 

O segundo encontro, realizado no CCDEJ São Paulo, teve como palestrantes o Rabino 

Alexandre Leone e o Prof. Me. Elio Passeto, NDS, com moderação do Prof. Dr. Marivan 

Ramos, coordenador do Centro Cristão de Estudos Judaicos. O foco recaiu sobre os conteúdos 

centrais da Nostra Aetate e seus primeiros frutos.  

O Rabino Leone descreveu a história das relações judaico-cristãs antes do Concílio, 

marcadas, em grande parte, por disputas intelectuais assimétricas (disputationes) que serviam 

a objetivos políticos. Ressaltou, contudo, episódios de diálogo autêntico, como a influência 

mútua entre Tomás de Aquino e Maimônides, as traduções renascentistas e as primeiras 

tentativas de encontro filosófico entre judeus e cristãos. Mencionou também reflexões de 

Emmanuel Levinas, especialmente sua participação, nos anos 1950, em conferências inter-

religiosas que anteciparam a necessidade de uma visão madura da fé, dialogal e solidária, já 

prenunciando o clima intelectual que tornaria possível a virada conciliar de 1965. 

Leone ainda afirma como a visita do Papa João Paulo II à Grande Sinagoga de Roma 

foi marcante, por ter sido a primeira vez que isso aconteceu e como este gesto dá um exemplo 

grande para todos os demais fiéis. 

O irmão Elio Passeto, participante remoto direto de Jerusalém, começou sua fala 

destacando que a Declaração Nostra Aetate é o documento conciliar sobre o qual mais artigos 

e publicações foram produzidos nos últimos 60 anos. Esses escritos que seguem, buscam 

provocar mudanças da visão cristã sobre o contexto histórico de Jesus, que muitas vezes ignora 

o elemento judaico. Ao perceber a pertença judaica de Jesus, é impossível negar a relação 

intrínseca entre Judaísmo e Cristianismo. 

Ainda em sua fala, Elio destaca como o número quatro da Declaração acaba com o 

supersessionismo, ou seja, a teologia da substituição, reconhecendo a validade permanente da 

eleição de Israel. Ele ainda insiste em mudanças práticas que a introdução deste número 

favoreceu na prática de fé católica: por exemplo, segundo ele, não se pode rezar como católico 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a13 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 194-197, jul/dez 2025          196 

e acreditar que a Igreja substituiu Israel como Povo de Deus. A Igreja se associa a Israel como 

novo Povo de Deus. 

O Professor comenta que o Concílio Vaticano II é o segundo Concílio que debate 

teologicamente a questão judaica, tendo o chamado “Concílio de Jerusalém”, relatado no 

capítulo 15 do livro dos Atos dos Apóstolos, sido o primeiro. Enfatiza, portanto, como a 

Declaração visa recordar aspectos da fé que haviam sido colocados por Paulo em suas cartas 

ou em demais textos bíblicos, e que acabaram esquecidos ou deixados de lado. Elio chega a 

retomar uma frase dos bispos alemães, que foi associada por João Paulo II e depois por Bento 

XVI: “Quem encontra Jesus Cristo, encontra o Judaísmo”.  

A terceira noite, moderada pelo prof. Dr. Pe. Donizete Luiz Ribeiro, nds, reuniu o Prof. 

Dr. Pe. Anderson Pedroso, SJ, Reitor da PUC-Rio, e o Rabino Ernesto Yattah, Vice-Reitor do 

Instituto Universitário Isaac Abarbanel, oferecendo uma reflexão teológica e ética sobre a 

atualidade da Nostra Aetate.  

Padre Anderson destacou que o documento conciliar representou uma ruptura decisiva 

com o antissemitismo e uma afirmação clara do vínculo espiritual entre cristãos e judeus. 

Porém, insistiu que o desafio contemporâneo é superar a linguagem da “ruptura” e afirmar com 

clareza a continuidade: a Primeira Aliança nunca foi revogada. Recordou a imagem do Cardeal 

Augustin Bea, biblista jesuíta, que comparava a Nostra Aetate a um grão de mostarda: pequena 

em extensão, mas capaz de tornar-se uma árvore acolhedora, na qual muitas tradições 

encontram espaço. Para o conferencista, o diálogo não pode permanecer em nível meramente 

cordial: a fé sem compromisso com a justiça social se torna ilusória. Em sua avaliação, o 

fortalecimento da democracia, o enfrentamento do ódio e a defesa da dignidade humana 

dependem de uma atuação conjunta do pensamento judaico e cristão. 

Padre Anderson também refletiu sobre a necessidade de engajar as novas gerações. Para 

isso, apontou três caminhos principais: o exercício do pensamento crítico, o senso de 

responsabilidade pela transformação social (especialmente diante da crise climática, em 

sintonia com o conceito judaico de tikkun olam) e a leveza do humor, elemento marcante da 

tradição judaica e ferramenta pedagógica eficaz contra um modo rígido e pesado de viver a 

religião. Inspirado no método do Papa Francisco, insistiu que a teologia precisa partir da 

realidade concreta, escutando os clamores contemporâneos que não existiam em 1965. 

O Rabino Ernesto Yattah, por sua vez, estruturou sua intervenção a partir do pensamento 

de Abraham Joshua Heschel. Destacou que a modernidade não apenas abalou a fé em Deus, 

mas sobretudo erodiu a fé no ser humano. A cultura da suspeita, observou, contraria 

radicalmente a visão bíblica, na qual o ser humano é imagem de Deus. A Nostra Aetate recupera 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a13 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 194-197, jul/dez 2025          197 

essa confiança fundamental, mostrando que a reconciliação histórica é possível mesmo depois 

de rupturas abissais como a Shoá. O Rabino argumentou ainda que, ao contrário do que sugere 

a leitura literal de Eclesiastes 1,9, a história humana é sempre inédita: cada encontro é novo, 

cada evento traz algo que nunca existiu. Assim, a própria Nostra Aetate constitui exemplo 

paradigmático de novidade histórica. 

Ao tratar do antissemitismo atual, Yattah apresentou-o como um “mistério” que 

acompanha o povo judeu desde os relatos bíblicos e frequentemente o coloca na posição do 

“servo sofredor”, sobre quem recaem tensões e ódios não resolvidos da humanidade. A reflexão 

conjunta entre judeus e cristãos, sugeriu, continua necessária para compreender e enfrentar esse 

fenômeno persistente. O conferencista também abordou a crise das instituições modernas, 

formadas para servir ao ser humano, mas frequentemente transformadas em sistemas aos quais 

acabamos servindo. A superação dessa crise exige reconstruir a presença humana no espaço 

público e restituir o caráter humanizador das relações sociais. Concluiu destacando a força 

espiritual da América Latina, região marcada pelo valor do afeto e da proximidade comunitária, 

e onde surgem exemplos como o do Papa Francisco, expressão desse potencial humanizador. 

Em conjunto, as três conferências evidenciaram que a Nostra Aetate permanece um 

marco vivo para as relações judaico-cristãs. Revelaram também que o caminho inaugurado há 

seis décadas continua exigindo memória, revisão contínua e discernimento dos novos desafios 

históricos. A Semana Bíblica reforçou que judeus e cristãos, unidos por uma herança espiritual 

comum, compartilham hoje a responsabilidade de promover justiça, dignidade humana e 

esperança ativa em um mundo marcado por tensões, incertezas e possibilidades de renovação. 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 198-199, jul/dez 2025          198 

LEÃO XIV: O AMOR GERA DIÁLOGO E PAZ; A IGREJA REJEITA O 

ANTISSEMITISMO 

 
O Papa dedicou a catequese desta quarta-feira (29/10) aos 60 anos da Nostra Aetate: 

“Este Documento luminoso ensina-nos a encontrar os seguidores de outras religiões não como 

estranhos, mas como companheiros no caminho da verdade,” afirmou. 

Há sessenta anos, em 28 de outubro de 1965, o Concílio Vaticano II, com a promulgação 

da Declaração Nostra Aetate, inaugurou uma nova etapa de respeito e colaboração entre as 

religiões. Na Audiência Geral desta quarta-feira, 29 de outubro, o Papa Leão XIV recordou os 

sessenta anos desse documento, sublinhando que ele “ensina que os fiéis de outras religiões são 

companheiros de viagem no caminho da verdade” e convidando todos a renovar o compromisso 

pela paz e pela fraternidade entre os povos. 

Inspirando-se no diálogo de Jesus com a samaritana, Leão XIV afirmou que o 

Evangelho revela “a essência do autêntico diálogo religioso: uma troca que ocorre quando as 

pessoas se abrem umas às outras com sinceridade, escuta atenta e enriquecimento mútuo”.  O 

Papa explicou que esse encontro “nasce da sede — a sede de Deus pelo coração humano e a 

sede humana de Deus — e convida a uma nova compreensão do culto, que não se limita a um 

lugar específico, mas se realiza em espírito e verdade”. 

Raízes hebraicas e condenação do antissemitismo 

Ao recordar o contexto histórico da Nostra Aetate, Leão XIV destacou sua orientação 

inicial para o mundo judaico e reafirmou com clareza: “A Igreja não tolera o antissemitismo e 

o combate, por causa do próprio Evangelho.” 

O Papa ressaltou que o documento representou um ponto de não retorno na consciência 

eclesial: “A Igreja reconhece que os primórdios da sua fé e eleição já se encontram nos 

patriarcas, em Moisés e nos profetas.” 

“Agir juntos pelo bem comum” 

Leão XIV afirmou que o espírito da Nostra Aetate continua a iluminar o caminho da 

Igreja: “Todas as religiões podem refletir um raio da verdade que ilumina todos os homens.” 

 

 FONSECA, Thulio. VATICAN NEWS. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2025-

10/papa-leao-xiv-audiencia-geral-catequese-nostra-aetate-29-10-25.html. Acesso em: 30 out 2025. 

https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2025-10/papa-leao-xiv-audiencia-geral-catequese-nostra-aetate-29-10-25.html
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2025-10/papa-leao-xiv-audiencia-geral-catequese-nostra-aetate-29-10-25.html


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 198-199, jul/dez 2025          199 

Por isso, disse o Papa, o diálogo “não deve ser apenas intelectual, mas profundamente 

espiritual”, tendo suas raízes no amor — “único fundamento da paz, da justiça e da 

reconciliação”, e exortou todos os católicos a valorizarem “tudo o que há de bom, verdadeiro e 

santo nas outras tradições religiosas”, rejeitando qualquer forma de discriminação. 

O Papa convidou os representantes de diferentes tradições a unir esforços diante dos 

desafios do nosso tempo: “Mais do que nunca, o mundo precisa da nossa unidade, da nossa 

amizade e da nossa colaboração.” Leão XIV destacou a responsabilidade comum de promover 

o bem e proteger a dignidade humana, inclusive no uso das novas tecnologias: “As nossas 

tradições têm um imenso contributo a dar para a humanização da técnica e para inspirar a sua 

regulamentação.” 

Esperança, fraternidade e oração 

Encerrando a catequese, o Papa lembrou que “a paz começa no coração dos homens” e 

convidou todos a restaurar a esperança nas famílias, nas comunidades e nas nações: 

“Trabalhemos juntos, porque se estivermos unidos, tudo é possível. Garantamos que nada nos 

divide.” 

Por fim, Leão XIV convidou a uma breve oração silenciosa, recordando que “a oração 

tem o poder de transformar as nossas atitudes, os nossos pensamentos, as nossas palavras e as 

nossas ações”. 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 200-202, jul/dez 2025          200 

“NOSTRA AETATE”: ABRIU UMA PORTA QUE FICOU FECHADA 

POR QUASE DOIS MIL ANOS  

 

Abraham SKORKA Rabino, Universidade de Georgetown, Washington. 

O rabino, professor da Universidade de Georgetown em Washington, comenta no 

L'Osservatore Romano o 60º aniversário da Declaração conciliar: ela ajudou cristãos e judeus 

a passarem da hostilidade à compreensão mútua. 

A Nostra aetate foi promulgada há sessenta anos para que a Igreja católica pudesse 

interagir melhor com o mundo moderno e remediar uma trágica injustiça histórica. O cardeal 

Augustin Bea, que desempenhou um papel importante em sua redação e aprovação, aborda esse 

segundo objetivo em seu livro "A Igreja e o povo judeu", escrevendo que a relação entre a Igreja 

e o povo judeu é um problema que dura há dois mil anos, tão antigo quanto o próprio 

cristianismo. Essa relação foi particularmente exacerbada pela política implacável de 

extermínio infligida a milhões de judeus pelo regime nazista na Alemanha. Assim, atraiu a 

atenção do Concílio Vaticano II. 

“Nostra Aetate”: do Marrocos, o apelo ao compromisso com a fraternidade 

  Os conflitos iniciais entre judeus tradicionalistas e os seguidores judeus e gentios 

de Jesus nas primeiras décadas se intensificaram ao longo dos séculos, transformando-se em 

uma profunda hostilidade que distanciou judeus e gentios. O ódio contra aqueles aos quais era 

atribuída a culpa pela morte de Jesus atingiu níveis tão extremos que levou a massacres pelos 

cruzados, expulsões de várias nações, inquisições e pogroms. Esse clima de desprezo abriu 

caminho para a narrativa nazista que, em última análise, resultou no assassinato sistemático de 

seis milhões de descendentes do povo do qual Jesus nasceu. 

Uma vez compreendida a dimensão do holocausto, ficou claro para muitos judeus que 

uma mudança profunda era necessária para acabar com essa divisão de dois mil anos. O 

secretário-geral do Congresso Judaico Mundial, Dr. Aryeh Kubovy, durante uma audiência com 

o Papa Pio XII em 21 de setembro de 1945, pediu-lhe que redigisse um documento declarando 

 

 SKORKA, Abraham. VATICAN NEWS. Disponível em:  

https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2025-10/nostra-aetate-rabino-skorka-concilio-dialogo-judeus-

cristaos.html#:~:text=Ele%20me%20honrou%20ao%20me,por%20quase%20dois%20mil%20anos. Acesso em: 

30 out 2025. 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2025-10/nostra-aetate-apelo-marrocos-cardeal-arcebispo-cristobal-romero.html
https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2025-10/nostra-aetate-rabino-skorka-concilio-dialogo-judeus-cristaos.html#:~:text=Ele%20me%20honrou%20ao%20me,por%20quase%20dois%20mil%20anos
https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2025-10/nostra-aetate-rabino-skorka-concilio-dialogo-judeus-cristaos.html#:~:text=Ele%20me%20honrou%20ao%20me,por%20quase%20dois%20mil%20anos


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 200-202, jul/dez 2025          201 

explicitamente que os judeus não eram responsáveis pela morte de Jesus. Em 16 de outubro de 

1949, o renomado historiador Jules Isaac, que em 1948 havia publicado o livro Jesus et Israël 

sobre os ensinamentos antijudaicos nas doutrinas cristãs, fez um pedido semelhante a Pio XII. 

Em 13 de junho de 1960, ele apresentou o mesmo pedido ao Papa João XXIII, que respondeu 

imediatamente de forma positiva. Ele confiou ao cardeal Bea a tarefa de redigir um documento 

sobre as Quaestiones de Judaeis (Questões dos Judeus). Após um longo e árduo processo, 

durante o qual Bea demonstrou grande coragem, sabedoria e força espiritual, o documento 

intitulado Nostra aetate foi aprovado pelo Concílio Vaticano II e promulgado por Paulo VI em 

28 de outubro de 1965. Na Nostra aetate, não só a acusação de deicídio foi eliminada, como o 

documento também afirmou que a aliança entre Deus e o povo judeu nunca foi abolida. Todas 

as expressões de antissemitismo e antijudaísmo foram condenadas e rejeitadas. 

Nos sessenta anos que se seguiram a este evento, numerosos documentos foram 

redigidos por católicos e judeus. João Paulo II e seus profundos gestos em relação ao povo 

judeu e ao Estado de Israel foram uma fonte de inspiração e um catalisador para a 

reaproximação entre judeus e católicos, que começaram a se reconhecer como filhos da mesma 

matriz histórica que os unia em fraternidade. João Paulo II cunhou a expressão "irmãos mais 

velhos na fé" para o povo judeu. 

Os padres argentinos que abraçaram os ensinamentos do Concílio Vaticano II e as ações 

de João Paulo II estavam comprometidos em promover um diálogo significativo com a 

comunidade judaica. Foi na busca por um parceiro para ajudar a construir um caminho de ação 

que aproximasse católicos e judeus em fraternidade que o então arcebispo de Buenos Aires, 

Jorge Mario Bergoglio, e eu nos encontramos. Escrevemos um livro de diálogos e produzimos 

trinta e um programas de televisão explorando a perspectiva bíblica sobre os desafios que as 

pessoas enfrentam hoje. Por meio desse trabalho, demonstramos atos de coragem moral e 

espiritual que tiveram um impacto duradouro em nossa cultura argentina. 

Quando Bergoglio se tornou Papa, nosso diálogo continuou com a mesma intensidade. 

Ele me honrou ao me incluir na delegação vaticana em sua peregrinação à Terra Santa. Todos 

esses são frutos da Nostra aetate. A declaração conciliar abriu a porta para um diálogo que 

permaneceu fechado por quase dois mil anos. Pela primeira vez, houve um esforço para criar 

um espaço de empatia, onde muitos católicos e judeus buscaram se compreender melhor. Em 

vez de disputas como as de Barcelona e Tortosa, houve uma troca de palavras fraternas, focada 

na promoção do entendimento mútuo. 

O cardeal Augustin Bea, como já mencionado, relacionou a elaboração da Nostra aetate 

ao holocausto. Dando continuidade ao diálogo iniciado, que ainda está em suas primeiras fases, 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 200-202, jul/dez 2025          202 

os diálogos inter-religiosos são o único meio de trazer paz ao nosso mundo atormentado e 

fragmentado. 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 203-205, jul/dez 2025          203 

CENTRO ISRAELITA DO PARÁ REALIZA EVENTO PARA 

CELEBRAR OS 60 ANOS DA DECLARAÇÃO NOSTRA AETATE.  

 
O Centro Israelita do Pará realizou na terça (28) evento para celebrar os 60 anos da 

Declaração Nostra Aetate, um divisor de águas na relação da Igreja Católica com o Judaísmo e 

com o Povo Judeu. 

Estiveram presentes no evento o Arcebispo Metropolitano, Dom Júlio Endi Akamine; 

Dom Teodoro Mendes Tavares, bispo da Diocese de Ponta de Pedras, que desde julho é também 

membro do Dicastério para o Diálogo Inter-religioso do Vaticano. 

O jornalista e apresentador Salomão Mendes foi mestre de cerimônias no evento. 

Compuseram a mesa de autoridades, além do Arcebispo Metropolitano e do Bispo de Ponta de 

Pedras, o presidente do Centro Israelita do Pará, Isaac Ramiro Bentes, o diretor geral da 

Faculdade Católica do Pará, Cônego Vladian Alves, e o professor doutor padre Donizete Luiz 

Ribeiro, da PUC-Rio. 

Em mensagem por vídeo, o rabino Uri Lam, da Comunidade Beth-El de São Paulo, falou 

sobre o histórico das relações entre Igreja e o judaísmo no Brasil e a importância do diálogo 

inter-religioso. Assista: https://www.youtube.com/watch?v=cCx8XmLFMFM 

O padre e professor Donizete Luiz Ribeiro, que viajou do Rio para participar do evento, 

detalhou a visão da Igreja sobre a Nostra Aetate e destacou os avanços no diálogo inter-

religioso. 

O diretor da Faculdade Católica, cônego Vladian Alves, recordou o evento realizado em 

outubro do ano passado no auditório da instituição: o "I Colóquio Internacional de Estudos 

Sefarditas na Amazônia: Para Um Diálogo Judaico-Cristão". Na ocasião, foram expostas as 

bases da presença judaica na Amazônia e lançada a ideia de se promover uma celebração 

conjunta em torno dos 60 anos da Nostra Aetate, o que de fato veio a ocorrer neste ano. 

Em sua fala, o bispo Dom Teodoro Mendes Tavares expôs alguns pontos relevantes do 

diálogo judaico-católico, a partir da perspectiva proporcionada pela Nostra Aetate. 

O Arcebispo Metropolitano, Dom Júlio Endi Akamine, foi aplaudido de pé pelos 

presentes, ao manifestar a firme disposição da Igreja Católica para o diálogo inter-religioso, em 

particular com o povo judeu. 

 

 A matéria foi publicada no site oficial da Confederação Israelita do Brasil – CONIB. Disponível em: 

<https://conib.org.br/noticias/todas-as-noticias/40220-centro-israelita-do-para-realiza-evento-para-celebrar-os-

60-anos-da-declaracao-nostra-aetate.html>.  Acesso em: 15 novembro de 2025. 

https://www.youtube.com/watch?v=cCx8XmLFMFM


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 203-205, jul/dez 2025          204 

Após as manifestações, seguiu-se uma exibição artística, com a cantora Ingrid Serruya 

interpretando canções em hebraico, a última das quais, Hevenu Shalom Aleichem, foi entoada 

em coro pelos presentes, inclusive por religiosos, seminaristas e alunos da Faculdade Católica. 

Foi uma bela cena de congraçamento e união, que emocionou os presentes. 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 203-205, jul/dez 2025          205 

 

 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a17 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 206-215, jul/dez 2025          206 

ENTREVISTA COM O CÔNEGO JOSÉ BIZON 

(30/10/2025)  

Realizada pelo prof. Dr. Marivan Soares Ramos 

 

 

Na presente entrevista, o Cônego José Bizon, comprometido com o diálogo Católico-

Judaico no Brasil, aborda a atuação da Comissão Nacional do Diálogo Católico-Judaico 

(DCJ), detalhando seu histórico, formação, avanços e conquistas. Ele também destaca os 

eventos promovidos na Arquidiocese de São Paulo para celebrar o 60º aniversário da 

Declaração Nostra Aetate, além de projetar os desafios futuros do diálogo inter-religioso no 

contexto nacional e global. 

1. O senhor pode nos contar como, e com quem, iniciou a Comissão para o Diálogo 

Católico-Judaico e quais foram seus desafios? 

A Arquidiocese de São Paulo já demonstrava um trabalho de diálogo desde o Concílio 

Ecumênico Vaticano II, com o Monsenhor Eládio Laurini e o Padre Paulo Homero Gozzi, que 

na época era seminarista. Eles iniciaram o Movimento de Fraternidade de Igrejas Cristãs. 

Posteriormente, a convite de Dom Paulo Evaristo Arns, chegaram a São Paulo os Frades 

Franciscanos da Reconciliação — entre eles, o saudoso Frei Leonardo Martin, Frei Thomas, 

Frei William, e Frei Jorge, além das Irmãs Franciscanas, como a Irmã Loretta, que trabalhou na 

Casa da Reconciliação. 

O diálogo católico-judaico foi então formalmente iniciado na década de 80. O Frei 

Leonardo Martin uniu-se ao Rabino Henry I. Sobel e ao Rabino Pincos. Na esfera católica, 

somaram-se o Padre Ilário Mazzarolo, religioso de Sion (por quem tenho grande carinho), o 

 

 Cônego José Bizon, presbítero da Arquidiocese de São Paulo, mestre em Ecumenismo pela Pontifícia 

Universidade Santo Tomás, de Roma; membro da equipe de coordenação do Movimento de Fraternidade de Igrejas 

Cristãs (MOFIC), e responsável da parte católica na Comissão Nacional de Diálogo Religioso Católico-Judaico 

(DCJ). Coordenador da Equipe de Diálogo Ecumênico e Inter-religioso no Regional Sul 1, da CNBB e na 

Arquidiocese de São Paulo. Membro fundador da Família Abraâmica. Foi professor da Faculdade de Teologia 

Nossa Senhora da Assunção, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, PUCSP. Membro do Fórum Inter-

religioso da Secretaria da Justiça do Estado de São Paulo, por uma Cultura de Paz e Liberdade de Crença. Diretor 

da Casa da Reconciliação e pároco da Paróquia São Pedro Apóstolo do Jardim Independência. Organizou cinco 

livros, dois na área de ecumenismo, dois na área de diálogo inter-religioso e um na área de espiritualidade 

presbiteral. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a17 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 206-215, jul/dez 2025          207 

Monsenhor Laurini e a Irmã Gisa Fonseca, religiosa de Nossa Senhora de Sion, de saudosa 

memória, que realizou um trabalho incansável na Casa da Reconciliação em prol do diálogo. 

Lá nos anos 80, o Frei Leonardo e o Rabino Sobel formaram a Comissão Nacional de 

Diálogo Religioso Católico-Judaico, que funciona até hoje, enfrentando seus altos e baixos. 

Promovemos inúmeros simpósios e conferências com temáticas importantes, em espaços 

religiosos católicos e judaicos, em diversos estados do Brasil (Belo Horizonte, Curitiba, Porto 

Alegre, Bahia, e São Paulo). Essa comissão caminhou paralelamente ao Conselho de 

Fraternidade Cristã-Judaico, que contava com a liderança do Dr. Hugo Schlesinger e o Padre 

Humberto Porto. 

Na época dos 40 anos da Nostra Aetate, a Irmã Noemi de Riva, Rodrigo Druby e eu 

lançamos um livro sobre a Declaração. Publicamos também o livro O Diálogo Católico-Judaico 

no Brasil, além de compilarmos algumas conferências.  

Posteriormente, com a ausência dos frades franciscanos, a Arquidiocese de São Paulo 

assumiu o serviço do diálogo ecumênico, inter-religioso e o diálogo católico-judaico. Observo, 

que sempre houve um trabalho da Casa de Reconciliação com a Comissão Episcopal para o 

Ecumenismo e o Diálogo Inter-religioso da CNBB. 

Entre os desafios que interferem no diálogo, percebemos que a pandemia e, atualmente, 

a guerra que acontece no Oriente Médio, afetam as relações. Não se pode separar totalmente 

a cultura, a nacionalidade e a religiosidade, exigindo de nós muita sensibilidade e cuidado. 

Nesse contexto, observamos o nascimento da Família Abraâmica, um grupo que busca 

o triálogo entre católicos, judeus e muçulmanos, que esperamos transformar em uma comissão 

nacional. Este movimento ressignifica a Declaração Nostra Aetate, especialmente seu Capítulo 

4, reafirmando que, como cristãos católicos, estamos profundamente inseridos na tradição 

judaica, da qual herdamos as festas litúrgicas e o Antigo Testamento. 

2. Ampliando um pouco mais, e repercutindo principalmente, Cônego, em relação 

aos desafios na linha da declaração Nostra Aetate, número 4. De que forma, a Igreja 

Católica efetivamente pode contribuir com ações práticas nesse segmento do 

diálogo, promovendo não somente essa reflexão na hierarquia, mas, de fato, descer 

essas questões para que as pessoas compreendam? 

Acredito que a prática efetiva se constrói a partir da experiência e do intercâmbio de 

formação. Durante meus 25 anos como professor de Ecumenismo e Diálogo Inter-religioso na 

Faculdade de Teologia Nossa Senhora da Assunção, Campus Ipiranga, São Paulo, adotei uma 

metodologia prática: 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a17 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 206-215, jul/dez 2025          208 

a) Trazer o Outro para a Sala de Aula: Convidava rabinos, leigos com conhecimento 

do Judaísmo e pessoas inseridas na comunidade judaica para compartilharem suas 

experiências de fé, além de outras lideranças dos mais diversos segmentos religiosos. 

b) Ir ao Encontro: Promovíamos encontros de alunos em espaços religiosos de diferentes 

crenças, a fim de que tivessem contato direto com seus símbolos, significados e a 

realidade das mais diversas tradições religiosas e, claro, também do Judaísmo. 

Sempre defendi que é melhor ouvir as pessoas falarem a partir de sua experiência 

concreta e de seu coração, pois a teoria de uma religião pode se tornar abstrata. Esse 

intercâmbio de formação nos ajuda a aprender juntos a valorizar a Sagrada Escritura (Primeiro 

e Segundo Testamento), que é nossa fonte comum. 

O Simpósio Internacional e Inter-religioso realizado em outubro de 2025, em 

comemoração aos 60 anos da Nostra Aetate, seguiu essa linha de ação, revisitando a Declaração 

sob a ótica da realidade multirreligiosa e plural do Brasil. Chegamos à conclusão de que é 

preciso intensificar os diálogos bilaterais, e daí nasceram propostas como a comissão bilateral 

católico-muçulmana e a formalização da Família Abraâmica. 

É necessário ressignificar o diálogo diante da realidade atual. A Igreja precisa olhar para 

as questões de gênero, raça e etnias, e se abrir para o diálogo com os afrodescendentes, 

espíritas, pentecostais e povos indígenas. Eu sempre insisto que não podemos formar uma bolha 

no diálogo Católico-Judaico. Nós, que estamos aqui, somos refugiados, migrantes ou 

descendentes. Não importa os conflitos externos; a Nostra Aetate nos desafia a convivermos de 

maneira tranquila e respeitosa, construindo pontes e derrubando muros no lugar onde estamos. 

3. A propósito disso, Cônego, em 2023, o senhor estava articulando, a pedido do 

cardeal Kurt Koch, um encontro que deveria acontecer no mesmo ano sobre o 

diálogo católico-judaico no mundo, mas a agenda foi cancelada. Nos conte um 

pouco sobre essa história. 

Sim, infelizmente, dois encontros internacionais foram cancelados: um devido a 

COVID-19 e o segundo, que ocorreria em 2023, devido aos inaceitáveis ataques terroristas que 

destruíram vidas. Uma vida não pode ser massacrada por questões ideológicas ou políticas. 

Convidamos a presença de membros da Comissão para o Diálogo Inter-religioso do 

Vaticano para o Simpósio de São Paulo, mas eles não puderam comparecer devido à 

coincidência de datas com um encontro internacional em Roma com o Papa Leão XIV. 

Tivemos, contudo, a honrosa presença de Dom Teodoro, membro do Dicastério no Vaticano e 

presidente da Comissão Episcopal para o Ecumenismo e o Diálogo Inter-religioso da CNBB. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a17 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 206-215, jul/dez 2025          209 

4. Cônego, nos conte de que forma aconteceu o Simpósio Internacional e Inter-

religioso sobre o 60º aniversário da Declaração Nostra Aetate, nos dias 14, 15 e 16 

de outubro de 2025 em São Paulo. 

O Simpósio foi promovido pela comissão da CNBB, com o apoio da Comissão Estadual 

do Regional Sul 1 e da Casa da Reconciliação. O evento foi dividido em cinco atos para 

abranger todos os aspectos do diálogo inter-religioso no Brasil, apesar da pouca presença de 

pessoas indígenas. 

• 1º Ato (14/Out - Manhã): Debate acadêmico na Faculdade de Teologia Nossa Senhora 

da Assunção (PUC-SP). Contamos com a explanação do Prof. José Antônio Boareto 

sobre a Nostra Aetate e o depoimento de um Sheik, que nos convidou para a Mesquita 

no dia seguinte. Tivemos também a participação de Razan Betu na mística de reza e nos 

cânticos dos salmos. 

• 2º Ato (14/Out - Noite): Ato Inter-religioso no TUCARENA. Destaque para os cânticos 

e depoimentos de diferentes fiéis. Ouvimos a fala do Raul Meyer e de membros da 

Família Abraâmica. A noite foi abrilhantada pela cantora Fortuna e a Schola Cantorum 

São Paulo. 

• 3º Ato (15/Out - Manhã): Visita à Mesquita: Manhã de convivência e reflexão: Frutos 

da Declaração Nostra Aetate, nº 3. 

• 4º Ato (15/Out - Noite): Ato Cultural no auditório das Faculdades Marcelinas 

(Perdizes), com a presença de grupos musicais (Hinduísmo, Católico, Muçulmano) e 

depoimentos. 

• 5º Ato (16/Out): Encontro na Sinagoga, focado na reflexão do parágrafo 4 da Nostra 

Aetate. Ali, reafirmamos que, como filhos de imigrantes e refugiados, é no Brasil que 

devemos ressignificar o diálogo, respeitando as diferenças e construindo a paz. 

5. Cônego, de acordo com a Constituição Apostólica Praedicate Evangelium, 

promulgada pelo Papa Francisco, tem-se as áreas, para a Promoção da Unidade 

dos Cristãos e para o diálogo Inter-religioso, coordenadas por Dicastérios na Cúria 

Romana, sendo que o Judaísmo, segundo essa estrutura, está no Dicastério para a 

Unidade dos Cristão, isto é, Ecumenismo. Na Igreja do Brasil se replica essa 

mesma estrutura? 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a17 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 206-215, jul/dez 2025          210 

No Vaticano, a Comissão para as Relações Religiosas com o Judaísmo está ligada ao 

Dicastério para a Promoção da Unidade dos Cristãos (Ecumenismo), porque o Cristianismo 

nasceu do Judaísmo. Essa Comissão tem um cardeal e um secretário específicos, e isso se reflete 

também no plano diplomático com o Estado de Israel. 

No Brasil, a estrutura não é replicada. Na CNBB, temos uma única Comissão Episcopal 

Pastoral para o Ecumenismo e o Diálogo Inter-religioso. Dentro dessa comissão, atuam os 

grupos e as comissões bilaterais (com o Judaísmo, Luteranos, Pentecostais, Anglicanos, e 

estamos iniciando um grupo com os afrodescendentes e agora com os muçulmanos). Portanto, 

no Brasil, a estrutura é mais integrada e menos segmentada do que a dos Dicastérios do 

Vaticano, mas a preocupação e o compromisso com o que foi decidido no Vaticano II 

permanecem. 

Considerações Finais do Cônego José Bizon 

Agradeço a confiança e a oportunidade de fazer parte deste número especial da Revista 

Cadernos de Sion. A Nostra Aetate nos desperta para diálogos que, muitas vezes, nós, católicos, 

ainda estamos adormecidos. É fundamental que as comissões atuais (católico-anglicana, 

católico-judaica, etc.) se revigorem. 

Faço um apelo à congregação dos Padres de Sion: olhem com carinho para o diálogo 

católico-judaico, que é um carisma da congregação. Se somarmos pesquisa, estudo e o diálogo 

o trabalho será muito mais rico e poderá atrair mais vocações. 

O diálogo é um trabalho difícil e lento, que nem sempre produz frutos imediatos. 

Contudo, estamos plantando sementes e construindo pontes para que outros possam colher os 

frutos, estender as mãos e construir um mundo melhor. Que essa mensagem encontre eco em 

nossa sociedade. 

Esperamos que essa mensagem, de fato, encontre eco para a nossa sociedade e para 

aqueles que puderem se encontrar com a leitura dessa entrevista na Revista Cadernos de Sion. 

Segue abaixo, a programação completa do Simpósio Internacional e Interreligioso que 

aconteceu nos dias 14, 15 e 16 de outubro de 2025 na Arquidiocese de São Paulo, e algumas 

fotos do evento. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a17 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 206-215, jul/dez 2025          211 

PROGRAMAÇÃO: 

• 14 de outubro de 2025, Ato Acadêmico: 

Faculdade de Teologia N.Sra. Assunção PUC-SP 

08:00-11:30 Av. Nazaré, 993-Ipiranga, São 

Paulo Ato Interreligioso: TUCARENA-20:00-

21:30 Rua Bartira, 347 – Perdizes. 

• 15 de outubro de 2025, Manhã de 

convivência e reflexão: Frutos da Declaração 

Nostra Aetate: Mesquita Brasil - 09:00-11:00 R. 

Barão de Jaguara, 632 - Cambuci, São Paulo Ato 

Cultural: Faculdade Santa Marcelina - 20:00-

21:30 R. Dr. Emilio Ribas, 89 – Perdizes. 

• 16 de outubro de 2025, Manhã de convivência e reflexão: Frutos da Declaração 

Nostra Aetate - Congregação Israelita Paulista - 09:00-11:00 R. Antônio Carlos, 653 

- Consolação, São Paulo 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a17 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 206-215, jul/dez 2025          212 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a17 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 206-215, jul/dez 2025          213 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a17 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 206-215, jul/dez 2025          214 

 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a17 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 206-215, jul/dez 2025          215 

 

 



 

 

 

 

 

 


