
 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a13 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 194-197, jul/dez 2025          194 

RELATO DE EVENTO SOBRE A SEMANA BIBLICA REALIZADA 

ENTRE 9 E 11 DE SETEMBRO DE 2025 ORGANIZADA EM 

CONJUNTO ENTRE A PUC-RIO, O CENTRO CRISTÃO DE ESTUDOS 

JUDAICOS (SÃO PAULO) E O INSTITUTO UNIVERSITARIO ISAAC 

ABARBANEL (BUENOS AIRES) 

 

Emerson Cardoso Faustino RIBEIRO. Graduado em Teologia e em História; pós-graduação em 

Sagradas Escrituras do Centro Cristão de Estudos Judaicos (CCDEJ) em São Paulo é Professor 

de Inglês do Colégio São José Sion Ipiranga – SP. 83F

*  

Em comemoração aos 60 anos do Concílio Vaticano II e, em particular, da promulgação 

da Declaração Nostra Aetate, a PUC-Rio, o Centro Cristão de Estudos Judaicos de São Paulo e 

o Instituto Universitário Isaac Abarbanel, de Buenos Aires, promoveram três noites de 

conferências dedicadas ao aprofundamento histórico, teológico e pastoral do diálogo judaico-

cristão. Sob coordenação do Prof. Dr. Pe. Anderson Pedroso, SJ, Reitor da PUC-Rio, e do Prof. 

Dr. Pe. Donizete Luiz Ribeiro, NDS, Diretor acadêmico do CCDEJ, o encontro reuniu 

especialistas em formato híbrido, integrando pesquisa acadêmica, testemunho histórico e 

reflexão sobre desafios contemporâneos. 

A primeira noite concentrou-se na chamada “pré-história” da Nostra Aetate e foi 

moderada pela profª. Ana Luiza Grilo Balassiano da ARI. O Rabino Ariel Stofenmacher, Reitor 

do Instituto Universitário Isaac Abarbanel, apresentou um percurso histórico dos pontificados 

que, desde o século XIX, moldaram o posicionamento da Igreja Católica diante do judaísmo. 

De Pio IX, período no qual a teologia da substituição, já presente em muitas comunidades 

cristãs, atinge a eclesiologia de sua época, passando por Leão XIII, Pio X, Pio XI e Pio XII, 

Stofenmacher destacou os avanços e limites da aproximação católica ao povo judeu antes da 

Shoá e durante ela.  

A ausência de condenações explícitas, o receio quanto ao sionismo e as ambiguidades 

pastorais desse período contrastam com a postura de João XXIII, cuja ação diplomática em 

favor de judeus perseguidos, o repúdio ao deicídio e o reconhecimento da continuidade das 

promessas divinas prepararam decisivamente o caminho para o texto conciliar. 

Na mesma sessão, Pe. Donizete Luiz Ribeiro, NDS, aprofundou a contribuição de 

figuras cristãs e judaicas que, já no início do século XX, contestaram o “ensinamento do 

desprezo”. Destacou os religiosos de Sion Pe. Théomir Devaux, responsável pelo salvamento 

 

* E-mail: emerson1996@gmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a13 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 194-197, jul/dez 2025          195 

de centenas de crianças judias na França ocupada, e Pe. Paul Demann, que atuou na Bélgica 

tanto no resgate de famílias judaicas quanto na revisão da catequese cristã à luz do respeito ao 

povo de Israel. Demann insistiu na permanência da Aliança com o povo judeu e denunciou a 

inadequação de enquadrar o judaísmo como religião superada.  

Em seguida, Pe. Donizete apresentou o historiador Jules Isaac, autor de obras decisivas 

como Jésus et Israël e L’enseignement du mépris, que analisaram criticamente os mecanismos 

históricos que alimentaram o antissemitismo cristão. Seu encontro com João XXIII, em 1960, 

e a influência dos Dez Pontos de Seelisberg configuram marcos fundamentais do processo que 

culminou na Nostra Aetate. 

O segundo encontro, realizado no CCDEJ São Paulo, teve como palestrantes o Rabino 

Alexandre Leone e o Prof. Me. Elio Passeto, NDS, com moderação do Prof. Dr. Marivan 

Ramos, coordenador do Centro Cristão de Estudos Judaicos. O foco recaiu sobre os conteúdos 

centrais da Nostra Aetate e seus primeiros frutos.  

O Rabino Leone descreveu a história das relações judaico-cristãs antes do Concílio, 

marcadas, em grande parte, por disputas intelectuais assimétricas (disputationes) que serviam 

a objetivos políticos. Ressaltou, contudo, episódios de diálogo autêntico, como a influência 

mútua entre Tomás de Aquino e Maimônides, as traduções renascentistas e as primeiras 

tentativas de encontro filosófico entre judeus e cristãos. Mencionou também reflexões de 

Emmanuel Levinas, especialmente sua participação, nos anos 1950, em conferências inter-

religiosas que anteciparam a necessidade de uma visão madura da fé, dialogal e solidária, já 

prenunciando o clima intelectual que tornaria possível a virada conciliar de 1965. 

Leone ainda afirma como a visita do Papa João Paulo II à Grande Sinagoga de Roma 

foi marcante, por ter sido a primeira vez que isso aconteceu e como este gesto dá um exemplo 

grande para todos os demais fiéis. 

O irmão Elio Passeto, participante remoto direto de Jerusalém, começou sua fala 

destacando que a Declaração Nostra Aetate é o documento conciliar sobre o qual mais artigos 

e publicações foram produzidos nos últimos 60 anos. Esses escritos que seguem, buscam 

provocar mudanças da visão cristã sobre o contexto histórico de Jesus, que muitas vezes ignora 

o elemento judaico. Ao perceber a pertença judaica de Jesus, é impossível negar a relação 

intrínseca entre Judaísmo e Cristianismo. 

Ainda em sua fala, Elio destaca como o número quatro da Declaração acaba com o 

supersessionismo, ou seja, a teologia da substituição, reconhecendo a validade permanente da 

eleição de Israel. Ele ainda insiste em mudanças práticas que a introdução deste número 

favoreceu na prática de fé católica: por exemplo, segundo ele, não se pode rezar como católico 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a13 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 194-197, jul/dez 2025          196 

e acreditar que a Igreja substituiu Israel como Povo de Deus. A Igreja se associa a Israel como 

novo Povo de Deus. 

O Professor comenta que o Concílio Vaticano II é o segundo Concílio que debate 

teologicamente a questão judaica, tendo o chamado “Concílio de Jerusalém”, relatado no 

capítulo 15 do livro dos Atos dos Apóstolos, sido o primeiro. Enfatiza, portanto, como a 

Declaração visa recordar aspectos da fé que haviam sido colocados por Paulo em suas cartas 

ou em demais textos bíblicos, e que acabaram esquecidos ou deixados de lado. Elio chega a 

retomar uma frase dos bispos alemães, que foi associada por João Paulo II e depois por Bento 

XVI: “Quem encontra Jesus Cristo, encontra o Judaísmo”.  

A terceira noite, moderada pelo prof. Dr. Pe. Donizete Luiz Ribeiro, nds, reuniu o Prof. 

Dr. Pe. Anderson Pedroso, SJ, Reitor da PUC-Rio, e o Rabino Ernesto Yattah, Vice-Reitor do 

Instituto Universitário Isaac Abarbanel, oferecendo uma reflexão teológica e ética sobre a 

atualidade da Nostra Aetate.  

Padre Anderson destacou que o documento conciliar representou uma ruptura decisiva 

com o antissemitismo e uma afirmação clara do vínculo espiritual entre cristãos e judeus. 

Porém, insistiu que o desafio contemporâneo é superar a linguagem da “ruptura” e afirmar com 

clareza a continuidade: a Primeira Aliança nunca foi revogada. Recordou a imagem do Cardeal 

Augustin Bea, biblista jesuíta, que comparava a Nostra Aetate a um grão de mostarda: pequena 

em extensão, mas capaz de tornar-se uma árvore acolhedora, na qual muitas tradições 

encontram espaço. Para o conferencista, o diálogo não pode permanecer em nível meramente 

cordial: a fé sem compromisso com a justiça social se torna ilusória. Em sua avaliação, o 

fortalecimento da democracia, o enfrentamento do ódio e a defesa da dignidade humana 

dependem de uma atuação conjunta do pensamento judaico e cristão. 

Padre Anderson também refletiu sobre a necessidade de engajar as novas gerações. Para 

isso, apontou três caminhos principais: o exercício do pensamento crítico, o senso de 

responsabilidade pela transformação social (especialmente diante da crise climática, em 

sintonia com o conceito judaico de tikkun olam) e a leveza do humor, elemento marcante da 

tradição judaica e ferramenta pedagógica eficaz contra um modo rígido e pesado de viver a 

religião. Inspirado no método do Papa Francisco, insistiu que a teologia precisa partir da 

realidade concreta, escutando os clamores contemporâneos que não existiam em 1965. 

O Rabino Ernesto Yattah, por sua vez, estruturou sua intervenção a partir do pensamento 

de Abraham Joshua Heschel. Destacou que a modernidade não apenas abalou a fé em Deus, 

mas sobretudo erodiu a fé no ser humano. A cultura da suspeita, observou, contraria 

radicalmente a visão bíblica, na qual o ser humano é imagem de Deus. A Nostra Aetate recupera 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a13 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 194-197, jul/dez 2025          197 

essa confiança fundamental, mostrando que a reconciliação histórica é possível mesmo depois 

de rupturas abissais como a Shoá. O Rabino argumentou ainda que, ao contrário do que sugere 

a leitura literal de Eclesiastes 1,9, a história humana é sempre inédita: cada encontro é novo, 

cada evento traz algo que nunca existiu. Assim, a própria Nostra Aetate constitui exemplo 

paradigmático de novidade histórica. 

Ao tratar do antissemitismo atual, Yattah apresentou-o como um “mistério” que 

acompanha o povo judeu desde os relatos bíblicos e frequentemente o coloca na posição do 

“servo sofredor”, sobre quem recaem tensões e ódios não resolvidos da humanidade. A reflexão 

conjunta entre judeus e cristãos, sugeriu, continua necessária para compreender e enfrentar esse 

fenômeno persistente. O conferencista também abordou a crise das instituições modernas, 

formadas para servir ao ser humano, mas frequentemente transformadas em sistemas aos quais 

acabamos servindo. A superação dessa crise exige reconstruir a presença humana no espaço 

público e restituir o caráter humanizador das relações sociais. Concluiu destacando a força 

espiritual da América Latina, região marcada pelo valor do afeto e da proximidade comunitária, 

e onde surgem exemplos como o do Papa Francisco, expressão desse potencial humanizador. 

Em conjunto, as três conferências evidenciaram que a Nostra Aetate permanece um 

marco vivo para as relações judaico-cristãs. Revelaram também que o caminho inaugurado há 

seis décadas continua exigindo memória, revisão contínua e discernimento dos novos desafios 

históricos. A Semana Bíblica reforçou que judeus e cristãos, unidos por uma herança espiritual 

comum, compartilham hoje a responsabilidade de promover justiça, dignidade humana e 

esperança ativa em um mundo marcado por tensões, incertezas e possibilidades de renovação. 

 


