
 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          188 

SESSENTA ANOS DE NOSTRA AETATE: MEMÓRIA, CONVERSÃO E 

ESPERANÇA 

 

Nayon Nigel da Silva Melo CEZAR, Bacharel em filosofia faculdade Paulo VI, SP; Bacharel 

em Teologia, Pontifical Salesian University, Jerusalém, Licenciado em História, Centro 

universitário Estácio de Ribeirão Preto, SP; Especialista em Cultura, Judaico-Cristã, história e 

teologia pelo Centro Cristão de Estudos Judaicos, SP. * 

Em 2025, a Igreja Católica celebra o 60º aniversário da declaração Nostra Aetate, um 

texto fundamental do Concílio Vaticano II que inaugurou uma nova era nas relações entre a 

Igreja Católica e o Judaísmo. Para marcar esta ocasião, o Instituto Católico de Paris (ICP), o 

Collège des Bernardins e as Faculdades Loyola Paris, em parceria com a KTO (canal de 

televisão católico de língua francesa), unem forças para oferecer dois dias de reflexão, diálogo 

e encontros. 

No dia 8 de outubro, o Instituto Católico de Paris (ICP) realizou a sessão inaugural 

solene na presença do Cardeal Kurt Koch, Prefeito do Dicastério para a Promoção da Unidade 

dos Cristãos, do Rabino Chefe da França, Haïm Korsia, e do Bispo Auxiliar de Reims, Étienne 

Vetö. 

No dia 9 de outubro, o Collège des Bernardins reuniu figuras importantes do diálogo 

judaico-cristão – líderes religiosos, teólogos e pesquisadores – para discutir a Nostra Aetate e 

o diálogo inter-religioso. Entre as sessões programadas está uma discussão com o Rabino Rivon 

Krygier e o Bispo Etienne Vetö, intitulada “Um Rabino e um Bispo Sonham com o 100º 

Aniversário da Nostra Aetate”.  

Ambas conferências e seus respectivos vídeos, foram publicados no site da KTO no dia 

13 de outubro de 2025. 

Abaixo, apresentam-se insights propostos a partir das conferências sobre a preeminência 

da Declaração Nostra Aetate, de maneira particular, nas relações entre a Igreja e o Judaísmo.  

O clamor da memória e o nascimento de um caminho espiritual 

Há momentos na história em que a humanidade se vê obrigada a deter o passo, olhar 

para trás e permitir que a memória se torne lugar de verdade. Entre esses momentos, poucos 

são tão decisivos quanto o impacto moral e espiritual provocado pela Shoah. Não apenas pela 

dimensão do horror, mas pela revelação perturbadora do que o ser humano é capaz de fazer 

 

* E-mail: pnncezar@uol.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          189 

quando se afasta da dignidade do outro e se fecha à voz de Deus. Em meio à reflexão sobre esse 

abismo, uma frase atribuída ao Primo Levi continua a ressoar como advertência e apelo: 

“compreender plenamente talvez seja impossível, mas conhecer — isto é, reconhecer, recordar, 

deixar-se interpelar — permanece absolutamente necessário”. A memória, quando acolhida 

com humildade, torna-se uma mestra espiritual. 

Foi dessa memória que brotou a Nostra Aetate. O Concílio Vaticano II (1962-1965)  

respirava o desejo de renovação, mas carregava também a responsabilidade de enfrentar um 

legado doloroso: séculos de incompreensões entre cristãos e judeus, leituras teológicas mal 

orientadas, linguagem pastoral que, em certos momentos da história, alimentou preconceitos e 

feridas.  

São João XXIII, com a sensibilidade de um pastor que escuta antes de falar, intuiu que 

a Igreja não poderia entrar plenamente no diálogo com o mundo moderno sem antes purificar 

o olhar voltado ao povo judeu. Seu encontro com o historiador Jules Isaac, sobrevivente da 

perseguição e estudioso das distorções cristãs sobre o judaísmo, não foi apenas uma reunião 

protocolar; foi um desses encontros nos quais a verdade se torna urgente. Nesse encontro, a 

necessidade de rever o “ensino do desprezo” adquiriu contornos espirituais e morais. 

Quando o texto começou a ser elaborado, resistências surgiram. Havia tensões políticas 

externas ao Concílio e temores internos de que um gesto conciliador pudesse ser interpretado 

como abandono da identidade cristã. Contudo, o processo conciliar foi permitindo que a luz do 

Espírito atravessasse tais resistências. O resultado foi uma declaração breve, mas de 

extraordinária profundidade. Ao afirmar que a Igreja, “ao sondar seu próprio mistério, encontra-

se espiritualmente ligada à descendência de Abraão” (NA 4), o Concílio não apenas reconheceu 

a origem judaica da fé cristã; reconheceu também que a “Aliança de Deus com Israel nunca foi 

revogada”. Essa afirmação, pronunciada com simplicidade e firmeza, inaugurou um novo modo 

de olhar. Onde antes havia distância, agora se redescobria a proximidade. Onde antes havia 

desconfiança, agora nascia respeito. Onde antes se viam erros teológicos sedimentados pelo 

tempo, agora se abria um caminho de conversão. 

A Nostra Aetate não se limitou ao judaísmo. Ela ampliou o horizonte cristão, 

reconhecendo a ação de Deus também em outras tradições religiosas, nas quais se vislubram 

reflexos da verdade divina. Isso não diminuiu a originalidade do cristianismo; pelo contrário, 

permitiu que ele respirasse novamente o ar amplo do Espírito, “que sopra onde quer” (Jo 3,8). 

A Igreja redescobriu sua vocação ao diálogo — não um diálogo estratégico, mas espiritual, 

expressão da própria lógica do Evangelho. No encontro respeitoso com o outro, a fé cristã 

reencontra sua forma mais autêntica: a do amor que não teme, porque sabe de quem vem. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          190 

Sessenta anos de caminho: frutos, maturações e conversões 

A partir da Nostra Aetate, um vasto campo de possibilidades se abriu. Os sessenta anos 

que se seguiram testemunharam um florescimento sem precedentes no diálogo entre judeus e 

cristãos. O gesto marcante de São João Paulo II na Sinagoga de Roma, chamando o povo judeu 

de “irmãos mais velhos”, tornou-se símbolo de uma mudança profunda. Sua oração silenciosa 

diante do Muro Ocidental em Jerusalém, pedindo perdão pelos pecados cometidos contra o 

povo da Aliança, materializou a conversão da memória iniciada pelo Concílio. 

Vemos que esse caminho não se limitou a gestos pontuais. Centros acadêmicos, 

comissões de diálogo, documentos orientativos e iniciativas pastorais começaram a surgir em 

toda parte do mundo. A teologia cristã passou a revisitar suas raízes judaicas com mais atenção. 

A catequese, marcada durante séculos por expressões simplistas ou mesmo depreciativas, foi 

sendo purificada. A pesquisa bíblica se beneficiou imensamente desse novo olhar, permitindo 

que cristãos e judeus dialogassem sobre as Escrituras compartilhadas com maturidade. Em 

muitos lugares, parcerias em ações sociais revelaram que o diálogo não é apenas intelectual, 

mas concreto: fé que se traduz em cuidado. 

Ao mesmo tempo, o diálogo inter-religioso ampliou sua presença na vida e no 

magistério da Igreja. A Declaração abriu portas para encontros que antes pareciam impossíveis. 

A oração em Assis, em 1986 — um marco que, em certa medida, nasce do espírito da Nostra 

Aetate — mostrou ao mundo que as religiões, quando reconhecem a dignidade uma das outras, 

tornam-se instrumentos de paz. Bento XVI, com sua precisão teológica, aprofundou o diálogo 

com o judaísmo e deu passos significativos no campo do respeito inter-religioso. Francisco, por 

sua vez, foi também uma voz incansável contra todo tipo de fanatismo religioso, insistindo que 

a fraternidade é o nome espiritual da paz. E atualmente o papa Leão XIV, ainda no início do 

seu pontificado, da sinais de que esse caminhada continuará.  

Mas, ao longo desses sessenta anos, nem tudo foi simples. A recepção da Nostra 

Aetate não ocorreu de forma homogênea. Em alguns ambientes, o documento foi acolhido com 

entusiasmo e transformou mentalidades. Em outros, encontrou resistência, sobretudo por causa 

de leituras superficiais que confundiram diálogo com relativismo. Parte do desafio atual é 

continuar esclarecendo que abrir-se ao outro não significa renunciar à própria fé; significa vivê-

la com maturidade. O encontro exige identidade e humildade: identidade, para saber o que se 

oferece ao outro; humildade, para reconhecer que o Espírito atua de formas que nem sempre 

compreendemos. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          191 

O mundo também mudou. Convivemos hoje com fenômenos que o Concílio não poderia 

prever: o avanço das redes digitais, que tanto podem aproximar quanto intensificar discursos de 

ódio; a fragmentação social e religiosa; os novos nacionalismos; o resurgimento de formas 

antigas e novas de antissemitismo. A ferida da Shoah continua a servir como alerta, mas 

percebemos que o veneno do ódio pode se infiltrar novamente em discursos aparentemente 

banais. O crescimento de tensões no Oriente Médio e o uso político da religião em diferentes 

contextos tornam ainda mais urgente o espírito conciliador da Nostra Aetate. 

Dentro da própria Igreja, há desafios formativos. Muitos cristãos ainda desconhecem o 

conteúdo da declaração. A catequese, em vários lugares, permanece distante de suas intuições 

centrais. Há quem ainda use a linguagem do passado sem perceber que ela já não expressa a 

verdade teológica que professamos. Formar o povo de Deus para o diálogo, para a reverência 

diante das tradições religiosas, para o respeito profundo ao povo judeu e para o discernimento 

sobre a ação universal do Espírito tornou-se tarefa pastoral necessária. A Nostra 

Aetate continua sendo um texto jovem, porque sua sabedoria ainda precisa descer mais 

profundamente ao cotidiano das comunidades. 

O desafio espiritual do presente e a esperança que não decepciona 

Celebrar seis décadas da Nostra Aetate é mais do que revisitar sua história; é deixar-se 

questionar por sua atualidade espiritual. A declaração continua a desafiar a Igreja a cultivar uma 

espiritualidade do encontro. Isso significa formar cristãos capazes de reconhecer Deus agindo 

no outro antes mesmo de encontrá-Lo. O Evangelho não se anuncia com medo, mas com 

confiança. E essa confiança nasce da certeza de que a verdade cristã, sendo dom de Deus, não 

teme a presença da graça fora de suas fronteiras visíveis. 

Nesse sentido, a Nostra Aetate, pede a todos nós, algo profundamente evangélico: a 

conversão do olhar. Um olhar restaurado pela graça é capaz de enxergar no judaísmo não um 

rival histórico, mas um irmão que partilha conosco a mesma raiz espiritual. É capaz de 

compreender que a fidelidade de Deus à Aliança é irrevogável, e que essa fidelidade ilumina 

nossa própria compreensão da história da salvação. Esse olhar também se estende a todas as 

religiões, reconhecendo nelas expressões autênticas da busca humana pelo transcendente. A fé 

cristã, longe de diminuir-se nesse encontro, torna-se mais luminosa, pois revela sua vocação ao 

universal, à comunhão, à paz. 

Mas essa conversão não é fácil. Ela exige combater a indiferença, que anestesia o 

coração, e o fanatismo, que o endurece. Exige superar a tentação de usar a religião como 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          192 

bandeira ideológica. Exige, acima de tudo, cultivar a humildade — não a humildade servil, mas 

aquela humildade que nasce da contemplação do mistério de Deus, sempre maior que nossas 

fronteiras. Humildade é a virtude que nos permite reconhecer que o outro, mesmo diferente, é 

portador de um dom que eu ainda não conheço. É assim que a espiritualidade do diálogo se 

torna parte integrante da missão cristã. 

E essa esperança que brota da Nostra Aetate não é ingênua. Ela conhece o peso da 

história. Ela sabe que o mal pode retornar. Ela sabe que o coração humano, quando ferido, pode 

levantar muros. Mas essa esperança é teologal: nasce de Deus e, por isso, não se esgota. O que 

o Concílio semeou há sessenta anos continua frutificando porque nasceu do Espírito. E onde o 

Espírito age, a história se abre a possibilidades novas. 

À medida que o mundo se torna mais interconectado e simultaneamente mais 

fragmentado, cresce a responsabilidade dos cristãos de serem artesãos de unidade. Essa 

expressão, tão cara ao magistério recente, é talvez a forma mais concreta de descrever o legado 

da Nostra Aetate. O cristão é chamado a ser ponte — não por estratégia, mas por vocação. Ser 

ponte é entrar na lógica da Encarnação: Deus que atravessa o abismo para encontrar o humano. 

Ser ponte é assumir a tarefa de aproximar, reconciliar, curar, mesmo quando o contexto social 

e político parece caminhar na direção contrária. Ser ponte é tornar-se, em certo sentido, 

sacramento da paz. 

Ao olhar para os próximos sessenta anos, fica claro que o espírito da declaração continua 

necessário — talvez mais necessário do que nunca. A convivência entre culturas e religiões 

exige maturidade espiritual, e a maturidade espiritual exige diálogo. A tentação do isolamento 

ou da arrogância não constrói futuro. Já o caminho apontado pela Nostra Aetate, sustentado 

pela memória e pela fé, permite à Igreja continuar anunciando o Evangelho com credibilidade. 

Um Evangelho que, para ser verdadeiramente de Cristo, deve ser sempre construído sobre o 

mandamento maior: amar a Deus sobre todas as coisas e ao próximo como a si mesmo — 

inclusive, e sobretudo, o próximo diferente. 

Ao final dessa caminhada reflexiva, percebemos que a Nostra Aetate permanece como 

um dos mais belos dons do Concílio Vaticano II. Nela, a Igreja deixou-se tocar pela dor da 

história e permitiu ao Espírito remodelar seu coração. Sessenta anos depois, a declaração 

continua a iluminar nossa identidade cristã e a apontar para o que somos chamados a ser: 

servidores da reconciliação, testemunhas da fraternidade, construtores da paz. Se Levi tinha 

razão ao lembrar que compreender plenamente o horror é impossível, também é verdade que 

acolher a verdade da memória nos torna mais humanos e mais fiéis ao Evangelho. Porque a 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a12 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 188-193, jul/dez 2025          193 

memória, quando purificada pela graça, abre-nos à esperança — e a esperança, quando firmada 

em Deus, não decepciona (Rm 5,5). 

 


