
 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          182 

COMPTE-RENDU: COLLOQUE “ANNIVERSAIRE DES 60 ANS DE 

NOSTRA AETATE" 

 

Pe. Roger TARDY. Formador da Diocèse de Paris. 

Rêver la fraternité » 60 ans de dialogue entre juif et chrétiens 

Le 28 aout 1963, Martin Luther King évoquait à Washington son rêve éveillé de la fin 

de la ségrégation aux États-Unis. Deux ans et deux mois plus tard, dans le vieux continent un 

texte essentiel, Nostra Aetate était solennellement promulgué par le Pape Paul VI, après une 

histoire tragique de près de 2000 ans, qui avait entériné une erreur théologique, et induit par là-

même un mépris pour le peuple Juif, perçu avant tout comme déicide. Ce peuple de Dieu fut 

perçu pendant presque deux millénaires par les chrétiens comme un peuple à la nuque raide, 

maudit pour n’avoir pas reconnu le Christ.  

60 ans après cette promulgation, quel bilan peut-on en tirer ? Et ce, tant dans le monde 

chrétien que dans le monde juif. Dans un contexte mondial marqué par le pogrom du 7 octobre 

2024, revient en force un antisémitisme d’un autre âge sous d’autres visages, avec d’autres 

appuis. Il fallait non seulement actualiser le bilan de Nostra Aetate, mais plus encore, donner 

un second souffle à une relation judéo-chrétienne qui semble en manquer cruellement. 

Le colloque des 8 et 9 octobre 2025, magnifiquement coorganisé par l’Institut 

Catholique de Paris, la Faculté Notre-Dame du Collège des Bernardins, la Faculté Loyola (ex-

Centre Sèvres), soutenu par la Conférence des Évêques de France, et en collaboration avec la 

télévision catholique KT0, n’a pas voulu se tenir en l’absence des premiers intéressés. Ce sont 

des prises de paroles à deux voix qui ont été organisées pendant deux jours, réunissant plusieurs 

des meilleurs spécialistes de cette question en milieu juif, catholique, et protestant.  

Une première particularité de ce colloque réside dans son titre un peu mystérieux : 

« Rêver la fraternité ». Cette expression semblerait presque légère sinon incongrue pour un 

thème de cette importance, mais Mgr Vetö, Haïm Korsia et d’autres intervenants s’en sont 

emparés : parmi les multiples fonctions du rêve, celui du songe prophétique tient une grande 

place. On ne peut vivre que ce que Dieu nous a permis de rêver, fût-ce impossible à l’homme.  

Le mercredi 8 octobre à 20h, à l’ICP, la séance inaugurale se tient en présence du 

cardinal Kurt Koch, Préfet du Dicastère pour l’unité des chrétiens, de Haïm Korsia, Grand 

 

 E-mail: roger.tardy@gmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          183 

Rabbin de France, et de Mgr Etienne Vetö, évêque référent de l’épiscopat français pour les 

relations avec le judaïsme.  

Cette séance inaugurale retrace le travail accompli, dans la chair et le sang de ceux qui 

ont, parfois au prix de leur vie, anticipé et précipité cette révolution inattendue de perspective 

sur Israël. On a cité parmi eux Jules Isaac et Jean XXIII, mais d’autres interventions en citeront 

bien d’autres, tant juifs, que protestants, orthodoxes ou catholiques. Le point commun entre ces 

précurseurs est leur foi dans le Dieu de l’Élection d’Israël. 

Le Cardinal Kurt Koch résume cet enseignement conciliaire en un non et un oui. Un non 

clair et massif à l’antisémitisme sous toutes ses formes et un oui à l’affirmation d’un patrimoine 

commun selon l’image paulinienne (Rm 11) de l’olivier franc sur lequel fut greffée l’Église. Ce 

faisant, le judaïsme est reconnu comme relevant du même organisme vivant, et les juifs d’être 

considérés en « frères aînés ». Haïm Korsia ajoute avec humour que « les frères aînés se font 

toujours avoir par leur puîné dans l’Histoire Sainte » ! Son propos souligne du point de vue juif 

les avancées inimaginables obtenues dans le travail commun entre juifs et chrétiens, et rappelle 

ce que signifie vraiment le nom de « juif » . Juif vient de Judas, qui n‘est pas un traître comme 

l’évoque l’expression malheureuse mais « celui qui rend grâce » d’après l’histoire de 

Léa, la 4e épouse de Jacob qui donne ce nom à son quatrième fils pour rendre justice à sa bonté.  

C’est le lendemain que la discussion devient plus serrée 

La matinée commence par une discussion avec le rabbin Rivon Krygier et Mgr Etienne 

Vetö, intitulée « Un rabbin et un évêque rêvent aux 100 ans de Nostra Aetate ». 

Rivon Krygier revient sur cette question du droit d’ainesse, ravi par Jacob à Esaü et qui 

provoque une haine invincible entre les deux frères. Et c’est précisément à l’acmé de cette  au 

moment de cette crise, que Jacob fait le songe d’une échelle dressée vers le Ciel (Gn 28). Cette 

échelle sera le signe pour Jacob, mais également pour toute pensée religieuse, de son ouverture 

sur l’infini de Dieu qui transcende les conflits et même les concepts invincibles : « rêver de la 

quadrature du cercle » pour se préparer à vivre l’inouï. Or, après le pogrom du 7 octobre 2024, 

la situation religieuse est sans issue, car ce n’est pas, comme on l’entend souvent, le politique 

qui utilise le religieux, mais bien « le religieux qui instrumentalise la géopolitique ». Il ajoute: 

« Le fondamentalisme n’est pas seulement islamiste, il y a aussi l’extrémisme juif » …L’autre 

est purement et simplement « déshumanisé ». En ce qui concerne l’Église, le document Nostra 

Aetate a été une avancée inespérée dans une situation bloquée. En général les religions mettent 

beaucoup de temps et d’énergie à se promouvoir elles-mêmes, et à dénoncer ce qui n’est pas 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          184 

elle. Nostra Aetate a fait une remarquable exception à cette règle en se tournant vers ce qui n'est 

pas elle. Mais regrette-t-il « le peloton ne suit pas ». Comme une rémission qui ne serait pas 

assez consolidée. Le document n’est malheureusement pas opérant pour la majorité des 

chrétiens et des juifs d’aujourd’hui. A lire ce qui traîne sur les réseaux sociaux, la théologie de 

la substitution renaît de ses cendres. Autrement dit, la condamnation explicite de 

l’antisémitisme ne suffit plus. Du côté juif pratiquant, la méfiance vis-à-vis des chrétiens est 

toujours là. Seul un travail sérieux des Écritures à plusieurs voix, dans la recherche du bon 

esprit, peut permettre de déconstruire les stéréotypes chez les uns comme chez les autres. 

De son côté, Mgr Vetö espère un fruit réciproque d’une recherche commune : pour 

résumer trop vite, le judaïsme doit aider les chrétiens à comprendre davantage le messianisme 

et à nous projeter davantage dans l’attente du retour eschatologique du Christ, peut-être en 

élargissant aussi leur compression du messianisme. Et peut-être, dans l’autre sens, le 

christianisme pourrait aider le judaïsme à se comprendre lui-même comme une religion 

d’amour. Le poncif selon lequel le premier testament serait la religion de la loi, et le second, 

celui de l’amour, séparément de la Torah, n’a pas de sens : peut-être que l’amour comme clef 

universelle peut être reprise par le judaïsme comme provenant de sa source propre. 

Le premier « rêve » que formule l’évêque est que les uns apprennent davantage des 

autres. Et le second : que l’on puisse rêver ensemble de la terre d’Israël. Aujourd’hui, ajoute-t-

il, cette question rencontre l’épreuve de la réalité. Recevoir une terre en héritage n’implique t-

il pas également de savoir la partager, comme Abraham la partage avec Lot (Gn 11s). Posséder 

la terre donnée de Dieu implique également de vérifier spirituellement les fruits spirituels 

tangibles de cette possession. 

Une autre discussion critique a trait à la réception encore incomplète de Nostra Aetate 

en milieu chrétien, par Thérèse Andrevon, théologienne et Olivier Rota, historien. Thérèse 

Andrevon rappelle le coté très inégal de cette réception selon les sphères culturelles de l’Église, 

en Inde, et en Afrique notamment. Le rapport à l’Écriture a-t-il vraiment changé ? Même dans 

la liturgie, l’ordre des lectures peut encore induire l’idée que le Nouveau Testament accomplit 

avec le sens d’« achever » l’Ancien, ce qui contredirait la permanence de l’ancien ? La 

formation des clercs elle-même de même paraît encore bien insuffisante dans la connaissance 

du judaïsme et sa lecture biblique propre. Enfin la perception chrétienne de la terre d’Israël 

d’aujourd’hui semble encore pour le moins absente, or c’est d’actualité. L’historien Olivier 

Rota développe pour sa part la notion de « dialogue », qui apparaît massivement dans les textes 

conciliaires alors qu’elle était une notion philosophique très récente, remontant juste à Buber, 

transmis à Paul VI par Jean Guitton. Même les Pères du Concile ont demandé à débattre sur 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          185 

cette notion assez inouïe dans la culture ecclésiastique. C’est assurément un instrument de 

pacification, apparu à la fin d’un siècle de conflit, mais ce peut être aussi un moyen de vouloir 

se faire entendre d’avantage que de se mettre vraiment soi-même à l’écoute. Le fait est que la 

culture du dialogue est en train de s’affaiblir dans notre monde polarisé, or sans cette culture et 

cette réalité du dialogue, que peut devenir Nostra Aetate? 

Luc Forrestier, théologien catholique, aborde en dialogue avec Anne-Marie Rijnen, 

théologienne protestante, le domaine plus ecclésiologique. Le premier développe la question de 

la théologie bilatérale, c’est-à-dire d’une ecclésiologie qui prenne en compte sérieusement la 

permanence du judaïsme et de l’Élection au cœur même de la définition de l’Église. Cette idée, 

provient notamment d’un des rares Chrétiens messianiques à s’être intéressé davantage à la 

théologie catholique qu’à la pensée évangélique, Marc Kinzer. Il s’agit de rendre à l’ecclesia 

ex circuncisione toute sa place irréductible à côté de l’ecclesia ex gentibus. Selon lui, 

l’irrévocabilité des promesses de Dieu faite à Israël implique 5 caractéristiques : - la 

permanence d’Israël, - le caractère normatif de la Torah, la validité de la tradition rabbinique, 

une place singulière dans l’Église et enfin une théologie de la terre d’Israël. La question qui se 

pose avec le judaïsme messianique est parfois la suivante : est-il plutôt un judaïsme christianisé 

ou un christianisme judaïsé ? Ceci pose des questions pastorales pratiques : faut-il accélérer la 

conversion des juifs pour hâter la venue du royaume ou respecter la permanence de ce pôle de 

judaïsme ? Comment concrètement accueillir des juifs dans l’Église catholique, dans la manière 

de prier, le culte, dans les relations à maintenir avec les amis juifs. 

Anne-Marie Reijnen évoque des précurseurs protestants, orthodoxes, juif aux 

formulations de Nostra Aetate. Les rencontres de Pommerol avaient permis déjà à des 

théologiens protestants de réaffirmer dès 1941 la permanence d’Israël comme peuple élu. Le 

théologien Pavel Lovski en 1971 publie « la déchirure de l’absence », il y manifeste que les 

chrétiens sont désunis aujourd’hui à cause de cette question du judaïsme. Barth lui-même ira à 

Rome rencontrer Ottaviani et Paul VI ; il s’étonne de la place de la question du judaïsme dans 

un document sur les religions non chrétiennes. Il s’étonne également de ce que le document sur 

l’œcuménisme ne mentionne pas le schisme premier et fondateur, celui de l’Église primitive et 

de la Synagogue. En monde protestant, il y a des variétés de perceptions, notamment avec les 

évangéliques. Notamment est débattue la question : faut-il annoncer ou non le Christ aux juifs 

d’aujourd’hui ? Est débattue également la question du statut de la terre d’Israël. 

Enfin une dernière séquence assez vigoureuse met en dialogue le P. Patrice Chocholsky, 

théologien catholique et Jean-François Bensahel , Théologien juif sur des enjeux d’une 

revitalisation du travail commun entre Juifs et Chrétiens. Le P. Chocholsky, pour sa part estime 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          186 

qu’on n’a pas encore tiré le fruit théologique de ce travail commun. Il plaide pour  une nouvelle 

théologie du Verbe, moins exclusivement hellénistique et plus hébraïque (concret et historique), 

à partir de la notion de davar, parole-évènement. La parole n’est pas seulement un concept 

abstrait, c’est un perpétuel jaillissement : la parole ne communique pas seulement, elle 

interpelle, suscite, provoque.  La théologie devrait partir de cette dimension dynamique de la 

parole comme relation. Aujourd’hui, on pose d’abord comme des en-soi les pôles des relations 

pour ensuite parler du lien qui existe entre eux, l’idée serait que la relation est première sur 

l’ontologie.  

Sinon,  la théologie de la substitution enfin dépassée risque de laisser la place à une autre 

théorie plus subtile et plus funeste : la théorie selon laquelle l’universalisme (abstrait) apporté 

par le Christ aurait comme dépassé la relation première et originelle au peuple d’Israël. C’est 

une autre forme de substitution. Le lien du Christ à l’humanité toute entière pourrait ainsi vider 

de sa substance l’élection première d’Israël. On piétinerait ainsi la relation historique, la chair, 

comme l’Église l’a fait dans la gestion des crimes d’abus. Il s’agit donc de restaurer, de 

réinscrire la relation humanité-Dieu dans la relation Israël-Dieu. Alors, la Relation Dieu-

Homme sera rehistoricisée, et l’amour de Dieu pour l’homme retrouverait de son épaisseur 

historique : une miséricorde envers un fils constamment rebelle et pécheur. 

Il défend ainsi une « révolution copernicienne » de la théologie et de la lecture de 

l’Écriture : on ne peut plus ignorer le lieu fondamental du peuple juif au risque d’ignorer 

l’Incarnation tout simplement. 

Jean-François Bensahel pense pour sa part qu’il faut clôturer l’ère du dialogue. C’était 

un début, une étape nécessaire pour recommencer à se parler. Mais, c’est insuffisant : il faut 

désormais travailler ensemble et se disputer. Les temps sont mûrs. Il faut aborder le dur, « ce 

qui a fâché et pourrait encore fâcher ». Le moment est d’écrire un nouveau volume du talmud 

pour dire nos différences. Il n’y a pas de frères aîné. Il n’y a que des frères. On peut désormais 

tout se dire. Personnellement, Jean-François Bensahel pense que le Christ est un véritable génie 

du judaïsme (il suffit de lire les ouvrages de Philippes Haddad pour s’en convaincre), qui a 

ouvert aux nations les promesses faites à Israël mais, de son avis, « il ne peut pas être messie 

d’Israël » car les temps nouveaux où les guerres disparaîtront ne sont clairement pas arrivés. 

« Les juifs n’ont pas eu à attendre Jésus pour se tourner vers Dieu ». Donc il faudrait pouvoir 

débattre de cela.   

L’un sait qui il est et qui est l’autre l’un en face de l’autre. Nostra Aetate devrait être 

suivi d’une nouvelle étape, un autre document qui affirmerait plus clairement le lien organique 

entre l’Église et Israël. Les Juifs eux-mêmes ressourcés, connaîtront que l’Église n’est 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a11 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025          187 

finalement pas idolâtre. Si, par malheur, le judaïsme se réduisait à une coquille identitaire, 

l’Église elle-même ne saurait plus vraiment qui elle est. « C’est impossible mais c’est ce qui 

advient à notre insu ». 

 


