Y- REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
SIS [ORRISRSI OB https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2al 1

CCDEJ

COMPTE-RENDU: COLLOQUE “ANNIVERSAIRE DES 60 ANS DE
NOSTRA AETATE"

Pe. Roger TARDY. Formador da Dioc¢se de Paris.”
Réver la fraternité » 60 ans de dialogue entre juif et chrétiens

Le 28 aout 1963, Martin Luther King évoquait a Washington son réve éveillé de la fin
de la ségrégation aux Etats-Unis. Deux ans et deux mois plus tard, dans le vieux continent un
texte essentiel, Nostra Aetate était solennellement promulgué par le Pape Paul VI, aprés une
histoire tragique de pres de 2000 ans, qui avait entériné une erreur théologique, et induit par la-
méme un mépris pour le peuple Juif, percu avant tout comme déicide. Ce peuple de Dieu fut
percu pendant presque deux millénaires par les chrétiens comme un peuple a la nuque raide,
maudit pour n’avoir pas reconnu le Christ.

60 ans apres cette promulgation, quel bilan peut-on en tirer ? Et ce, tant dans le monde
chrétien que dans le monde juif. Dans un contexte mondial marqué par le pogrom du 7 octobre
2024, revient en force un antisémitisme d’un autre dge sous d’autres visages, avec d’autres
appuis. Il fallait non seulement actualiser le bilan de Nostra Aetate, mais plus encore, donner
un second souffle a une relation judéo-chrétienne qui semble en manquer cruellement.

Le colloque des 8 et 9 octobre 2025, magnifiquement coorganisé par I’Institut
Catholique de Paris, la Faculté Notre-Dame du Collége des Bernardins, la Faculté Loyola (ex-
Centre Sévres), soutenu par la Conférence des Evéques de France, et en collaboration avec la
télévision catholique KTO, n’a pas voulu se tenir en 1’absence des premiers intéressés. Ce sont
des prises de paroles a deux voix qui ont été organisées pendant deux jours, réunissant plusieurs
des meilleurs spécialistes de cette question en milieu juif, catholique, et protestant.

Une premiere particularité de ce colloque réside dans son titre un peu mystérieux :
« Réver la fraternité ». Cette expression semblerait presque légere sinon incongrue pour un
theme de cette importance, mais Mgr Vetd, Haim Korsia et d’autres intervenants s’en sont
emparés : parmi les multiples fonctions du réve, celui du songe prophétique tient une grande
place. On ne peut vivre que ce que Dieu nous a permis de réver, fiit-ce impossible a I’homme.

Le mercredi 8 octobre a 20h, a ’ICP, la séance inaugurale se tient en présence du

cardinal Kurt Koch, Préfet du Dicastére pour I'unité des chrétiens, de Haim Korsia, Grand

* E-mail: roger.tardy@gmail.com

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025 182



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
SIS [ORRISRSI OB https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2al 1

CCDEJ

Rabbin de France, et de Mgr Etienne Veto, évéque référent de 1’épiscopat frangais pour les
relations avec le judaisme.

Cette séance inaugurale retrace le travail accompli, dans la chair et le sang de ceux qui
ont, parfois au prix de leur vie, anticipé et précipité cette révolution inattendue de perspective
sur Israél. On a cité parmi eux Jules Isaac et Jean XXIII, mais d’autres interventions en citeront
bien d’autres, tant juifs, que protestants, orthodoxes ou catholiques. Le point commun entre ces
précurseurs est leur foi dans le Dieu de I’Election d’Israél.

Le Cardinal Kurt Koch résume cet enseignement conciliaire en un non et un oui. Un non
clair et massif a I’antisémitisme sous toutes ses formes et un oui a I’affirmation d’un patrimoine
commun selon I’image paulinienne (Rm 11) de I’olivier franc sur lequel fut greffée I’Eglise. Ce
faisant, le judaisme est reconnu comme relevant du méme organisme vivant, et les juifs d’étre
considérés en « freéres ainés ». Haim Korsia ajoute avec humour que « les fréres ainés se font
toujours avoir par leur puiné dans I’Histoire Sainte » ! Son propos souligne du point de vue juif
les avancées inimaginables obtenues dans le travail commun entre juifs et chrétiens, et rappelle
ce que signifie vraiment le nom de « juif » . Juif vient de Judas, qui n‘est pas un traitre comme

I’évoque I’expression malheureuse mais « celui qui rend grace » d’apres I’histoire de

Léa, la 4° épouse de Jacob qui donne ce nom a son quatrieéme fils pour rendre justice a sa bonté.

C’est le lendemain que la discussion devient plus serrée

La matinée commence par une discussion avec le rabbin Rivon Krygier et Mgr Etienne
Veto, intitulée « Un rabbin et un évéque révent aux 100 ans de Nostra Aetate ».

Rivon Krygier revient sur cette question du droit d’ainesse, ravi par Jacob a Esaii et qui
provoque une haine invincible entre les deux freres. Et c’est précisément a ’acmé de cette au
moment de cette crise, que Jacob fait le songe d’une échelle dressée vers le Ciel (Gn 28). Cette
échelle sera le signe pour Jacob, mais également pour toute pensée religieuse, de son ouverture
sur I’infini de Dieu qui transcende les conflits et méme les concepts invincibles : « réver de la
quadrature du cercle » pour se préparer a vivre 1’inoui. Or, apres le pogrom du 7 octobre 2024,
la situation religieuse est sans issue, car ce n’est pas, comme on 1’entend souvent, le politique
qui utilise le religieux, mais bien « le religieux qui instrumentalise la géopolitique ». Il ajoute:
« Le fondamentalisme n’est pas seulement islamiste, il y a aussi ’extrémisme juif » ...L’ autre
est purement et simplement « déshumanisé ». En ce qui concerne 1’Eglise, le document Nostra
Aetate a €té une avancée inespérée dans une situation bloquée. En général les religions mettent

beaucoup de temps et d’énergie a se promouvoir elles-mémes, et a dénoncer ce qui n’est pas

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025 183



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
SIS [ORRISRSI OB https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2al 1

CCDEJ

elle. Nostra Aetate a fait une remarquable exception a cette régle en se tournant vers ce qui n'est
pas elle. Mais regrette-t-il « le peloton ne suit pas ». Comme une rémission qui ne serait pas
assez consolidée. Le document n’est malheureusement pas opérant pour la majorité¢ des
chrétiens et des juifs d’aujourd’hui. A lire ce qui traine sur les réseaux sociaux, la théologie de
la substitution renait de ses cendres. Autrement dit, la condamnation explicite de
I’antisémitisme ne suffit plus. Du c6té juif pratiquant, la méfiance vis-a-vis des chrétiens est
toujours 1. Seul un travail sérieux des Ecritures a plusieurs voix, dans la recherche du bon
esprit, peut permettre de déconstruire les stéréotypes chez les uns comme chez les autres.

De son coté, Mgr Veto espere un fruit réciproque d’une recherche commune : pour
résumer trop vite, le judaisme doit aider les chrétiens a comprendre davantage le messianisme
et a nous projeter davantage dans I’attente du retour eschatologique du Christ, peut-étre en
¢largissant aussi leur compression du messianisme. Et peut-&tre, dans [’autre sens, le
christianisme pourrait aider le judaisme a se comprendre lui-méme comme une religion
d’amour. Le poncif selon lequel le premier testament serait la religion de la loi, et le second,
celui de I’amour, séparément de la Torah, n’a pas de sens : peut-étre que 1I’amour comme clef
universelle peut étre reprise par le judaisme comme provenant de sa source propre.

Le premier « réve » que formule I’évéque est que les uns apprennent davantage des
autres. Et le second : que 1’on puisse réver ensemble de la terre d’Israél. Aujourd’hui, ajoute-t-
il, cette question rencontre I’épreuve de la réalité. Recevoir une terre en héritage n’implique t-
il pas également de savoir la partager, comme Abraham la partage avec Lot (Gn 11s). Posséder
la terre donnée de Dieu implique également de vérifier spirituellement les fruits spirituels
tangibles de cette possession.

Une autre discussion critique a trait a la réception encore incomplete de Nostra Aetate
en milieu chrétien, par Thérése Andrevon, théologienne et Olivier Rota, historien. Thérese
Andrevon rappelle le coté trés inégal de cette réception selon les sphéres culturelles de I’Eglise,
en Inde, et en Afrique notamment. Le rapport a I’Ecriture a-t-il vraiment changé ? Méme dans
la liturgie, I’ordre des lectures peut encore induire 1’idée que le Nouveau Testament accomplit
avec le sens d’«achever » I’Ancien, ce qui contredirait la permanence de I’ancien ? La
formation des clercs elle-méme de méme parait encore bien insuffisante dans la connaissance
du judaisme et sa lecture biblique propre. Enfin la perception chrétienne de la terre d’Israél
d’aujourd’hui semble encore pour le moins absente, or c’est d’actualité. L’historien Olivier
Rota développe pour sa part la notion de « dialogue », qui apparait massivement dans les textes
conciliaires alors qu’elle était une notion philosophique trés récente, remontant juste a Buber,

transmis a Paul VI par Jean Guitton. Méme les Peres du Concile ont demandé a débattre sur

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025 184



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
SIS [ORRISRSI OB https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2al 1

CCDEJ

cette notion assez inouie dans la culture ecclésiastique. C’est assurément un instrument de
pacification, apparu a la fin d’un si¢cle de conflit, mais ce peut étre aussi un moyen de vouloir
se faire entendre d’avantage que de se mettre vraiment soi-méme a 1’écoute. Le fait est que la
culture du dialogue est en train de s’affaiblir dans notre monde polarisé, or sans cette culture et
cette réalité du dialogue, que peut devenir Nostra Aetate?

Luc Forrestier, théologien catholique, aborde en dialogue avec Anne-Marie Rijnen,
théologienne protestante, le domaine plus ecclésiologique. Le premier développe la question de
la théologie bilatérale, c’est-a-dire d’une ecclésiologie qui prenne en compte sérieusement la
permanence du judaisme et de I’Election au cceur méme de la définition de ’Eglise. Cette idée,
provient notamment d’un des rares Chrétiens messianiques a s’étre intéressé davantage a la
théologie catholique qu’a la pensée évangélique, Marc Kinzer. Il s’agit de rendre a [’ecclesia
ex circuncisione toute sa place irréductible a cot¢ de ’ecclesia ex gentibus. Selon lui,
I’irrévocabilité des promesses de Dieu faite a Isra€l implique 5 caractéristiques : - la
permanence d’Israél, - le caractére normatif de la Torah, la validité de la tradition rabbinique,
une place singuliére dans I’Eglise et enfin une théologie de la terre d’Israél. La question qui se
pose avec le judaisme messianique est parfois la suivante : est-il plutot un judaisme christianisé
ou un christianisme judais¢ ? Ceci pose des questions pastorales pratiques : faut-il accélérer la
conversion des juifs pour hater la venue du royaume ou respecter la permanence de ce pole de
judaisme ? Comment concrétement accueillir des juifs dans I’Eglise catholique, dans la maniére
de prier, le culte, dans les relations a maintenir avec les amis juifs.

Anne-Marie Reijnen évoque des précurseurs protestants, orthodoxes, juif aux
formulations de Nostra Aetate. Les rencontres de Pommerol avaient permis déja a des
théologiens protestants de réaffirmer des 1941 la permanence d’Israél comme peuple €lu. Le
théologien Pavel Lovski en 1971 publie « la déchirure de I’absence », il y manifeste que les
chrétiens sont désunis aujourd’hui a cause de cette question du judaisme. Barth lui-méme ira a
Rome rencontrer Ottaviani et Paul VI ; il s’étonne de la place de la question du judaisme dans
un document sur les religions non chrétiennes. Il s’étonne également de ce que le document sur
I’cecuménisme ne mentionne pas le schisme premier et fondateur, celui de I’Eglise primitive et
de la Synagogue. En monde protestant, il y a des variétés de perceptions, notamment avec les
évangéliques. Notamment est débattue la question : faut-il annoncer ou non le Christ aux juifs
d’aujourd’hui ? Est débattue également la question du statut de la terre d’Israél.

Enfin une derniére séquence assez vigoureuse met en dialogue le P. Patrice Chocholsky,
théologien catholique et Jean-Francois Bensahel , Théologien juif sur des enjeux d’une

revitalisation du travail commun entre Juifs et Chrétiens. Le P. Chocholsky, pour sa part estime

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025 185



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
SIS [ORRISRSI OB https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2al 1

CCDEJ

qu’on n’a pas encore tiré le fruit théologique de ce travail commun. Il plaide pour une nouvelle
théologie du Verbe, moins exclusivement hellénistique et plus hébraique (concret et historique),
a partir de la notion de davar, parole-événement. La parole n’est pas seulement un concept
abstrait, c’est un perpétuel jaillissement: la parole ne communique pas seulement, elle
interpelle, suscite, provoque. La théologie devrait partir de cette dimension dynamique de la
parole comme relation. Aujourd’hui, on pose d’abord comme des en-soi les pdles des relations
pour ensuite parler du lien qui existe entre eux, 1’idée serait que la relation est premiere sur
I’ontologie.

Sinon, la théologie de la substitution enfin dépassée risque de laisser la place a une autre
théorie plus subtile et plus funeste : la théorie selon laquelle I’universalisme (abstrait) apporté
par le Christ aurait comme dépassé la relation premiére et originelle au peuple d’Israél. C’est
une autre forme de substitution. Le lien du Christ a I’humanité toute enti¢re pourrait ainsi vider
de sa substance ’¢élection premiére d’Israél. On piétinerait ainsi la relation historique, la chair,
comme I’Eglise 1’a fait dans la gestion des crimes d’abus. Il s’agit donc de restaurer, de
réinscrire la relation humanité-Dieu dans la relation Israé€l-Dieu. Alors, la Relation Dieu-
Homme sera rehistoricisée, et I’amour de Dieu pour I’homme retrouverait de son épaisseur
historique : une miséricorde envers un fils constamment rebelle et pécheur.

Il défend ainsi une « révolution copernicienne » de la théologie et de la lecture de
’Ecriture : on ne peut plus ignorer le lieu fondamental du peuple juif au risque d’ignorer
I’Incarnation tout simplement.

Jean-Francois Bensahel pense pour sa part qu’il faut cloturer I’ére du dialogue. C’était
un début, une étape nécessaire pour recommencer a se parler. Mais, c’est insuffisant : il faut
désormais travailler ensemble et se disputer. Les temps sont mirs. Il faut aborder le dur, « ce
qui a faché et pourrait encore facher ». Le moment est d’écrire un nouveau volume du talmud
pour dire nos différences. Il n’y a pas de fréres ainé. Il n’y a que des freres. On peut désormais
tout se dire. Personnellement, Jean-Francgois Bensahel pense que le Christ est un véritable génie
du judaisme (il suffit de lire les ouvrages de Philippes Haddad pour s’en convaincre), qui a
ouvert aux nations les promesses faites a Isra€l mais, de son avis, « il ne peut pas étre messie
d’Israél » car les temps nouveaux ou les guerres disparaitront ne sont clairement pas arrivés.
« Les juifs n’ont pas eu a attendre Jésus pour se tourner vers Dieu ». Donc il faudrait pouvoir
debattre de cela.

L’un sait qui il est et qui est ’autre I’un en face de ’autre. Nostra Aetate devrait étre
suivi d’une nouvelle étape, un autre document qui affirmerait plus clairement le lien organique

entre I’Eglise et Isra€l. Les Juifs eux-mémes ressourcés, connaitront que 1’Eglise n’est

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025 186



S\_W REVISTA ISSN 2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
SLULLUISERP ISV |htps://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2al 1

CCDEJ"

finalement pas idolatre. Si, par malheur, le judaisme se réduisait a une coquille identitaire,
’Eglise elle-méme ne saurait plus vraiment qui elle est. « C’est impossible mais ¢’est ce qui

advient a notre insu ».

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 182-187, jul/dez 2025 187



