Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

O CALENDARIO ANUAL DAS FESTAS BIBLICO-JUDAICAS E SUA
INFLUENCIA NA LITERATURA NEOTESTAMENTARIA E NA
LITURGIA CRISTA

THE ANNUAL CALENDAR OF BIBLICAL-JEWISH FESTIVALS AND
THEIR INFLUENCE ON NEW TESTAMENT LITERATURE AND
CHRISTIAN LITURGY

Waldecir GONZAGA, Doutor e Mestre em Teologia Biblica pela Pontificia Universidade
Gregoriana (Roma, Italia). Dois Pds-Doutorados: pela FAJE (2017) e pela PUC-RS (2025).
Atualmente ¢ diretor e professor de Teologia Biblica do Departamento de Teologia da PUC-
Rio. E criador e lider do Grupo de Pesquisa Analise Retérica Biblica Semitica, credenciado
junto ao CNPq.”

Manoel MIRANDA, Mestre em Teologia em Biblia pela Pontificia Faculdade de Teologia
Nossa Senhora da Assunc¢ao. Graduado em Filosofia (Faculdades Associadas Ipiranga) e em
Teologia, pelo Institut Catholique de Paris. E membro do Conselho Cientifico da Revista
Cientifica Cadernos de Sion e membro do Conselho Editoral e Consultivo da Colegao de Livros
Judaismo e Cristianismo.**

Resumo

Geralmente os cristdos, sejam catdlicos ou de outras tradigdes, ndo conhecem bem a vida litargica de
Israel. No entanto, as manifestagoes festivas de Israel estdo presentes nas Escrituras e sdo fundamentadas
e embasadas na propria Palavra de Deus. Por isso, elas influenciaram, de maneira direta, a literatura
neotestamentaria e a tradicdo cultual da Igreja primitiva, e essa influéncia perdura até hoje. O objetivo
do presente artigo ¢ fazer uma abordagem das festas biblico-judaicas, mencionadas nas Escrituras, com
o intuito de mostrar como as tradi¢des judaicas influenciaram a teologia do Novo Testamento e a liturgia
Crista. Para se chegar a tal meta, primeiramente, realizar-se-a um estudo do sentido para o povo da
Biblia, de se fazer uma festa dedicada a Deus; em seguida, estudam-se as festas de Pascoa, Pentecostes
e Kippur, sempre objetivando detectar seus tracos no Novo Testamento e na liturgia cristd. Com isso, o
presente estudo sugere que o conhecimento do judaismo se torna fundamental para melhor se
compreender o universo teologico do Cristianismo. Sem um prévio conhecimento das tradi¢oes biblico-
judaicas, certos conceitos teologicos do Novo Testamento, bem como da liturgia cristd, tornam-se
incompreensiveis.

Palavras-chave: Festas judaicas. Pascoa. Cristo sumo Sacerdote. Kippur. Pentecostes.

Abstract

On the overall, Christians, here understood as Catholics or the ones from other traditions orientations,
barely know the liturgic life of Israel. However, the festive manifestations of Israel are present in the
Scripture and are based on God’s word. For this reason, they influenced, in the a directe way, the new-
testamentary literature and cultural tradition of the primitive church and this influence lasts until these
days. The aim of this article is make an approach to the Jewish- biblical festivals mentioned in the
Scriptures, showing how the jewish traditions influenced the Theology of the New Testament as well as
in the Christian liturgy. In order to achieve this aim, we firstly conducted a study of the meaning, for the

* E-mail: waldecir@hotmail.com; waldecir@puc-rio.br
** E-mail: manoelmiranda@hotmail.com

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 123



Y- REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

people of the Bible, in making festival dedicated to God and then we studied the festivals of Easter,
Pentecost and Kippur, always attempting to identify these traits in the New Testament and in the
Christian liturgy. Finally, this paper may suggest that the knowledge of Judaism is important so as to
better understand the theological universe of Christianity. Without a previous knowledge of some
Jewish-biblical traditions, some liturgical concepts in the christianity become incomprehensible.

Keywords: Jewish festival. Easter. Christ high priest. Kippur. Pentecost.

Introducio

O texto de At 2,46 apresenta a primeira comunidade crista, participando ativamente das
atividades religiosas no Templo em Jerusalém: “Dia apo6s dia, unanimes, frequentavam
assiduamente o Templo e partiam o pao pelas casas, tomando o alimento com alegria e
simplicidade de coracdo”. Chamou-nos a atengdo o advérbio grego “assiduamente”
(tpockapteovves), revelando que a participacdo dos apostolos na rotina litirgica do Templo,
ndo era algo esporddico ou casual, mas um habito constante dos discipulos de Jesus e
consequentemente de toda comunidade crista primitiva.

Essa postura da primeira Igreja Cristd em relacdo ao Templo nos revela que os primeiros
cristdos observavam, de modo integral, o calendério anual das festas biblico-judaicas, pois essas
celebragdes faziam parte integrante da liturgia do Templo. Assim, podemos sugerir, ¢ € o
objetivo deste estudo, que ha uma forte influéncia das celebracdes biblico-judaicas nos Escritos
neotestamentarios, bem como, na liturgia crista.

Segundo Anne Catherine Avril e Dominique de La Maisonneuve, as festas biblicas
inscritas no ministério de Jesus recebem dele seu sentido pleno, pois, elas apresentam sempre
um viés escatoldgico (AVRIL; DE LA MAISONEUVE, 2005, p. 84). O que justifica o fato de
elas aparecerem no Novo Testamento; assim, Jo 7,37-38 apresenta Jesus, no ultimo dia da festa
das Tendas, oferecendo a dgua viva que jorra para a vida eterna (MANNS, 1983, p. 287-297;
DEVILLERS, 2007, p. 69-76). Fazia parte do ritual da festa das Tendas a libagdo da agua e,
por tal ritual, a Tradi¢@o dizia que o povo recebia o Espirito Santo (LEHNHARDT; COLLIN,
1994, p. 88). Quando Jodo Evangelista apresenta Jesus, durante a festa das Tendas, oferecendo
a agua viva, que jorra para a vida eterna, ele quer dizer que, doravante, Jesus ¢ o Templo de
onde se tira o Espirito Santo, ¢ Jesus quem da o Espirito Santo. O fiel ndo precisa mais, durante
a festa das Tendas, libar a 4gua no Templo para, de 14 receber o Espirito Santo; Jesus ¢ o Templo
vivo (Jo 2,22) de onde se pode receber o Espirito Santo. Desse modo, a festa recebe do
ministério de Jesus seu sentido pleno. No tocante a influéncia dessa festa na liturgia crista as

mesmas autoras afirmam que:

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 124



Y- REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

Em torno do memorial do Senhor, a Igreja, desde os primeiros séculos,
construiu uma liturgia, contendo diferentes e numerosos elementos tomados
do tesouro da oracdo judaica: hinos de louvor, leituras da Escritura, preces de
intercessdo, evocacdo dos antepassados, dialogo entre participantes etc.
Encontra-se o mesmo procedimento na Haggadah de Péscoa. (AVRIL; DE LA
MAISONEUVE, 2005, p. 84-85)

Localizacao e identificacdo das festas biblico-judaicas

Em Lv 23,1-7, a palavra “festa” se expressa de trés formas na Biblia: 17 (chag), 7310
(moed) e Wip 71 pn (migra hakodesh). Cada uma dessas palavras traz consigo um ensinamento
proprio sobre o sentido de festejar. Neste estudo, interessa-nos o termo moed, que aparece em
Lv 23,2 na forma construida moedai Adonai, (737 *7¥in) que significa as festas do Senhor
(AVRIL; DE LA MAISONEUVE, 2005, p. 5). A palavra moed também significa “encontro”,
convocacao; as festas sdao, no sentido desse termo moedai Adonai, os encontros do Senhor.
Portanto, trata-se de encontros fixados e convocados pelo proprio Deus, revelando que o
ajuntamento foi desejado por Deus mesmo e nele o Senhor se faz presente (LEHNHARDT;
COLLIN, 1994, p. 89). Segundo a designacao do termo moedai Adonai, as festas devem ser
celebradas num periodo determinado pois, este ¢ um momento privilegiado, separado para o
Senhor: “Que os filhos de Israel celebrem a Pascoa na data determinada” (Nm 9,2-3).

O “encontro” se passa no tempo e em um lugar determinados. Deus encontra seu povo
no tempo que Ele mesmo fixou e no Templo, em Jerusalém, que Ele reservou para sua morada.
A irrupgdo da divindade num tempo fixo e em um lugar escolhido nos diz que todo tempo e
todo lugar sao destinados a ser invadidos pela presenca de Deus. Ha, aqui, uma universalizacao,
que deve passar, primeiramente, por um particularismo de um tempo, um lugar e um povo
determinados, para depois se estender a todos os tempos, todos os lugares e para todos 0s povos.

O livro biblico, que trata de assuntos relacionados ao culto e as celebragdes festivas, €
o de Levitico. Nele, todo o capitulo 23 aborda, de modo particular, as festas de Israel; por isso,
este capitulo pode ser considerado como o calendério litirgico de Israel, uma vez que ele
apresenta e trata em detalhes das festas mais importantes do judaismo (ACHARD, 1974, p. 7).

A primeira festa que livro do Levitico apresenta ¢ o Shabbat n2v (Lv 23,3). Embora
sendo o Shabbat uma festa de natureza diferente e tratada sempre separada das outras, ela ¢
considerada a maior celebracao judaica e, na ordem de Lv 23, calendario liturgico de Israel, ela
aparece antes de todas as outras festas (DAHLER, 2002, p. 7). O Shabbat explica, assim, o
sentido das outras festas, porque ele intercala as semanas, fazendo com que entre um espago
curto de tempo, o homem faga o sagrado entrar no seu tempo, na sua historia, quebrando, assim,

o ritmo escravizador do tempo. O Shabbat €, pois, um instrumento por meio do qual Deus entra

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 125



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

no tempo do homem e o santifica. A propdsito da santificagao e da quebra do ritmo escravizador
do tempo pelo Shabbat, Heschel escreve algo interessante que corrobora a ideia:

O significado do Schabat €, antes, o de celebrar o tempo, e ndo o espaco. Seis
dias da semana vivemos sob a tirania das coisas do espaco; no Schabat
tentamos nos tornar harmonicos com a santidade no tempo. E um dia em que
somos chamados a partilhar no que é eterno no tempo, para fugir dos
resultados da criacdo para os mistérios da criagdo; do mundo da criagdo para
a criacdo do mundo. (HESCHEL, 2017, p. 19)

No sentido hescheliano, o Shabbat tem a fung¢ao clara de intercalar as semanas, fazendo
a irrupcao do Sagrado no tempo, tornando o homem livre da tirania das coisas e da escravidao
do espago temporal que limita sua existéncia. As festas santas, por sua vez, intercalam as
estagdes do ano, fazendo com que, entre um espaco maior de tempo, o Sagrado se manifeste no
tempo da humanidade, causando o mesmo efeito do Shabbat. Em cada estacdo do ano, ha
sempre uma festa religiosa e por ela, Deus se faz presente no tempo do homem religioso. E o
ser humano se torna harmonico, participando no que ¢é eterno no tempo, saindo do mundo da
criacdo, para contemplar o mistério da criagdo do mundo, como diz Heschel (2017, p. 19).

No Judaismo, existem dois grupos de festas com valores diferentes (AVRIL; DE LA
MAISONEUVE, 2005, p. 7-9). As festas principais s3o aquelas de instituicdo mosaica, as
festas citadas pela Tord, portanto obrigatorias. Elas foram instituidas por Moisés, a pedido do
proprio Deus; por isso, elas se encontram no livro da Lei, destacadamente, em Lv 23,1-37. O
segundo grupo de festas sdo as menores, instituidas pelos Sabios, para celebrar algum fato
historico e importante para o povo judeu. Elas sdo conhecidas como festas de institui¢do
rabinica. Geralmente, ndo proibem o trabalho, tratam-se de manifestagdes religiosas do povo e
das familias. Portanto, as festas biblico-judaicas estdo divididas em duas categorias: as festas

mosaicas € as rabinicas.

Festas mosaicas

As festas de instituigdo mosaica tal qual apresenta Lv 23,1ss sdo cinco: /705 (pesach,
pascoa), mav (shavuot, Pentecostes), Mg (sucot, tendas) mwn wx5 (Rosh hashand,) ano novo)
e 193 (kippur, expiagdo). Todas essas festas sdo citadas pela Tord. Elas sdo instituidas pelo
proprio Deus, ou seja, ¢ o SENHOR quem ordena a Moisés para institui-las; por isso, sdo
chamadas de festas mosaicas, pois foi o lider do povo de Israel quem as instituiu, decretando-

as como festas obrigatorias.

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 126



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

Festas rabinicas

As festas de instituicdo rabinica, chamadas festas menores, sdo trés: 1217 (Hanucah,
festa da dedicagao do Templo), 0733 (purim, sorteios, sortes) e a2 7ywn (tishah beab, a
lembranga da destruicdo do Templo em 9 Av). Essas festas ndo estdo citadas na Tord e foram

instituidas posteriormente pelos Sabios de Israel.

Classificaciao das festas mosaicas

Os textos biblicos que apresentam as festas de instituicdo mosaica dao a entender que
existem dois tipos de festas, as de peregrinacdo e as festas fixas. Existem no Pentateuco quatro
catalogos referentes as festas: Ex 23,14-19; Ex 34,18-26; Dt 16,1-17; Lv 23,1-44. O texto de
Dt 16,1-17 evidéncia bem as festas de peregrinagdo, separando-as das outras. Esse texto, apos
citar as festas de Pascoa, Pentecostes e Sukkot, sem fazer mengao as demais, indica que era
obrigatdrio, durante essas celebragdes, que todo vardo comparecesse diante do Senhor. Por essa
informagao, a tradicdo entende que essas festas devem ser celebradas no Templo, em Jerusalém,
onde se encontra a Shekhind, ou seja, a Presenga do Senhor e as classifica em dois tipos: festas

fixas e festas de peregrinagao.

Festas de peregrinacao

Sao consideradas como festas de peregrinacao as celebracdes de Pascoa, Pentecostes e
Tendas. Essas solenidades eram festejadas, obrigatoriamente, no Templo em Jerusalém. Os fiéis
subiam trés vezes durante o ano a Jerusalém, para se colocarem diante da presenga de Deus, no
Templo. A lei ¢ bem clara em relagdo a obrigatoriedade de o fiel peregrinar trés vezes durante
0 ano, e a esse respeito ordena Dt 16,16: “Trés vezes ao ano, todo vardo devera comparecer
diante do Senhor, seu Deus, no lugar que Ele houver escolhido, na festa dos Azimos, na festa

das Semanas e na festa das Tendas”; a mesma orientagdo ¢ dada em Ex 23,17.

Festas fixas

Sao apresentadas como festas fixas as comemoracdes de Rosh hashanah (ano novo) e
de yom hakippur (expiacdo). As duas festividades podiam ser celebradas, onde os fiéis se

encontravam, sem que houvesse necessidade de se subir ao Templo, em Jerusalém.

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 127



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

Embora tenhamos dado um panorama geral das festas biblico-judaicas, com o intuito de
atingirmos nosso proposito, mencionado na introducdo, trabalharemos de modo resumido,
apenas trés festas mosaicas: Pascoa, Pentecostes e Yom Kippur, sendo as duas primeiras de

peregrinacdo e a ultima, uma festa fixa.

A festa da Pascoa

A festa da Pascoa abre o calendario liturgico de Israel, e ¢ a primeira, depois do Shabbat,
a aparecer em Lv 23. Dentre as solenidades citadas nas Escrituras, a Pascoa ¢ a festa mais
conhecida na tradigdo crista, por causa do papel que ela tem nos testemunhos neotestamentarios
(Mt 26,17-29; Mc 22,1-19; Lc 22,7-19; Jo 2,13; At 12,1ss) e pelo proprio fato dela continuar
no calendario liturgico cristo.

Em hebraico, ela é chamada de 109 (pessah), da raiz verbal xs;P' (passah) (D.L.T.A.T.,
verbete xs;P', p. 1223). A etimologia desse verbo € bastante desconhecida e significa “mancar”,
“coxear”. Na Biblia, ela tem o significado de “passar por cima”, “saltar por cima”. A raiz passah
da origem ao substantivo pessah, traduzido para o portugués como Péscoa.

O sentido est4 associado a saida do Egito: “neste dia, o Senhor decidiu ferir o Egito,
mas ele saltou sobre as casas, cujos batentes estavam ungidos com o sangue do cordeiro” (Ex
12,13). O verbo do qual se originou a palavra Pascoa estd no futuro: eu pularei (°A0DY,
Upassahti), traduzido na Biblia de Jerusalém por: eu passarei adiante (Ex 12,13); porém, a
traducao literal é eu pularei adiante. A palavra Pascoa surge, portanto, do pulo de Deus ou da
passagem de Deus tal qual est4 traduzido na Biblia de Jerusalém. Mais tarde, a palavra Pascoa
toma um sentido de movimento, indicando a passagem, ndo somente de um lugar para outro,
mas também de uma situagao fisica ou espiritual para outra.

A origem da festa da Pascoa ¢ paga; ela precede a instalacdo do povo de Israel na terra
de Canaa (ACHARD, 1974, p. 31-33). Esta festa estd ligada a vida ndmade de pastores de
rebanhos de cabra e de ovelhas, que sdo obrigados a mudar-se (transumancia) constantemente
a procura de pasto para o rebanho. Cada mudanca constitui para estes pastores uma verdadeira
aventura, pois eles eram obrigados a se arriscarem por terrenos desconhecidos, que lhes
ofereciam e para o rebanho todo tipo de perigo. Os pastores, entdo, tentavam se proteger dos
perigos através de rituais de sacrificios, antes de partirem para um novo lugar de pastagem.

Para os ndmades, a celebragdo comegava ao cair da tarde, no periodo de lua cheia, as
vésperas da proxima mudanca de lugar. Eles imolavam um cordeiro ou um cabrito, que os

participantes assavam sem quebrar nenhum osso € depois comiam com pao sem fermento e

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 128



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

com ervas amargas. O pao sem fermento seria a comida dos beduinos e as ervas amargas
serviam como um tipo de tempero, que dava gosto a comida. Eles comiam tudo, sem deixar
nenhum resto, e isso era visto como participacdo com a divindade: “O pensamento de que a
divindade era contida em cada planta levou a ideia de que ela possuia um poder, que outorgava
vida, recebida diretamente por aqueles que participavam da refei¢do. Em resumo, nada havia
que levava a mais unido entre homens e entre o homem e Deus, do que o comer e beber”
(D.LLT.N.T., verbete deimov,1998, p. 317-318).

Durante a refeigdo, eles ficavam prontos para partir com os rins cingidos € com as
sandalias nos pés, pois era assim que conduziam os rebanhos. Com o sangue da vitima, eles
ungiam as entradas das cabanas como um sinal de protecdo contra as forgas destruidoras. Assim,
0 sangue protegeria os animais de futuros perigos, sobretudo os mais jovens, nascidos na
primavera. Ele era aspergido no batente das portas das tendas como sinal de prote¢do contra o
demonio destruidor, o mashit (exterminador), que aparece em Ex 12,23. “Morfologicamente
este ¢ um participio hifil de shahat. E usado para descrever um ledo (Jr 2,30) e um anjo (1Cr
21,12.15). Seu uso mais conhecido estd relacionado ao anjo da destrui¢do por ocasido da
Péscoa, ‘destruidor’ (Ex 12,23). Ele ¢ o mensageiro incumbido da execucdo da vinganga divina”
(D.LT.A.T., verbete tyxivM;, 1998. p. 1548).

Mais tarde, esse costume foi assumido pelos antigos pastores de Israel, ainda quando
eram semindmades. Para eles, o ritual era feito na primavera e na lua cheia. Eles faziam o
mesmo ritual dos ndmades, com o objetivo de proteger suas casas e seus hospedes dos possiveis
males. Resumindo, varios escritores concordam que a Pascoa judaica seja oriunda do mundo
semindmade de Israel que, por sua vez, tem suas raizes no mundo nomade pagao, pré-israelita
(DE VAUX, 2003, p. 525; ACHARD, 1974, p. 31).

O texto de Ex 12 apresenta a Pascoa como Historia do povo de Israel. Segundo esse livro,
a Péscoa ¢ consequéncia da intervencdo de Deus, que orienta Moisés, lider do povo, a libertar
os hebreus do Egito. O povo prepara sua saida com uma ceia ritualizada, cujo centro € o
cordeiro. Tudo se passa em torno do cordeiro, que deve ser um macho e perfeito. A carne do
cordeiro serve para alimentar o povo, preparando-o para a caminhada (Ex 12,8-11). O sangue
do cordeiro tera uma fung¢ao primordial, na medida em que deve ser colocado nos marcos e nas
travessas das portas como sinal de protecdo para o povo (Ex 12,7).

Todo o ritual da refei¢do indica um estado de movimento e de instabilidade local: a carne
deve ser assada no fogo, os paes devem ser sem fermento e nada deve sobrar para o amanha
(Ex 12,8-10). Tudo isso indica o carater provisério da estada de Israel no Egito. Nao h4 mais
tempo para cozinhar, fermentar; ndo ha mais o amanha para Israel no Egito, e ¢ preciso sair

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 129



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

rapido. Deve-se comer as pressas, com os rins cingidos, sandélias nos pés e vara na mao (Ex
12,11). Algo deve acontecer: a Pascoa do Senhor, o evento histérico, segundo o livro do Exodo,
que gera a libertacdo de um povo. A festa pascal deve ser, portanto, celebrada como o memorial
da libertagao do povo da terra do Egito (Ex 12,14).

O texto de Dt 16,1-8 apresenta a Pascoa como o evento nacional, ordenado por Deus;
por isso, o Israelita € obrigado a celebrar essa festa. A ordem de celebra-la ¢ dada no imperativo:
“Observa 0 més de Abib, celebrando uma Pascoa para o Senhor teu Deus”. A justificativa do
decreto, que institui e legitima a festa, na tradicdo Deuteronomista, ¢ apresentada no mesmo
texto: “porque foi numa noite do més de Abib que o Senhor teu Deus te fez sair do Egito (Dt
16, 1).

A sacralizag¢do da festa de Pascoa ¢ apresentada, sobretudo, no livro de Levitico, que
chama a celebragdo da festa de santa convocagdo, que quer dizer santa assembleia (V7ppn,
miqra kodesh) (Lv23,8). Nao se trata de uma celebragdo civica, que lembra apenas um fato
historico liderado por um homem (DAHLER, 2002, p. 6), ao contrario, celebra-se uma
intervengdo de Deus em beneficio do homem, portanto, a Pédscoa ¢ uma festa sagrada.

Percebe-se, enfim, que a Péscoa tem suas raizes no universo pagao, contudo, ela fora
historicizada (Ex 12), nacionalizada (Dt 16,1-8) e sacralizada (Lv 23,8) pela tradi¢ao biblico-

judaica que a apresenta como intervenc¢ado salvadora de Deus na historia do povo de Israel.

A Pascoa no periodo do segundo Templo

A celebracdo da Péscoa, no periodo do segundo Templo, nos ¢ ainda hoje conhecida
gracas ao tratado da Mishnd, consagrado a Pascoa (MISHNAH PESACHIM, Sefaria) e pelo
historiador judaico, Flavio Josefo (1990, p. 639) Estas fontes descrevem sobre a preparagao da
festa, sobre o sacrificio e a ceia pascais. A Péscoa era celebrada no dia 14 de Nisan, mas o
movimento festivo ja comegava no dia 13, com a preparacdo para dia seguinte. As familias
preparavam bem o lar. Nada contendo fermento poderia ficar na casa; o lar toma, nesse
contexto, uma conotacao de uma realidade anterior a ser ultrapassada deixando de ser um
simples lar para se transformar em um Templo doméstico.

O sacrificio era oferecido no Templo, no comego da tarde, como indica o livro do Dt
16,1s. Curiosamente, ele era realizado pelo pai de familia, todavia o sangue do animal era
recolhido imediatamente pelo sacerdote, que o oferecia ao seu companheiro de culto, para

aspergi-lo no altar.

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 130



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

A ceia se passava fora do espago sagrado do Templo, em tendas montadas pelos que
vinham de fora, ou em casas de familia, para os que moravam na capital. De cada ceia,
participavam no minimo dez pessoas. Este modo de celebrar em grupos de familia indica que a
Péscoa conservou, ao longo da historia, o seu aspecto familiar e fraterno. Cada um deve comer
do alimento tradicional: pao sem fermento, ervas amargas, o cordeiro pascal. Todos deveriam
beber dos quatro copos de vinho. Eles indicam quatro importantes verbos, os quais evocam a
libertagao realizada por Deus (Ex 6,6-7): acy (tirar), lcn' (livrar), la;G" (redimir), xql' (tomar):
“Esses verbos indicam a libertagdo definitiva do povo de Deus da humilha¢do de uma vida
desprovida do verdadeiro sentido a que estavam condicionados no Egito” (RAMOS, 2019, p.
23).

Sobre o fato de o pai de familia oferecer o seu proprio sacrificio durante a Pdscoa ¢ uma
excec¢do. Fildo de Alexandria comenta: “no dia da Pascoa, todo povo judeu, jovens e velhos se
revestem da “dignidade sacerdotal”, pois, todo mundo estd em estado de pureza e todas as casas
se revestem da “dignidade do Templo e do esplendor do Santuario”, porque a Pascoa est4 sendo
celebrada nas casas (Fildo de Alexandria apud ACHARD, 1974, p. 45). O que quer dizer que o
dia da Pascoa prefigura o mundo futuro, onde todos se encontrdo no grande Santudrio, o céu,
salvos, puros e na presenga de Deus. Todos se tornardo uma nagdo de sacerdote, cujo unico
servigo ¢ estar na presenca de Deus e adord-Lo. Nesse sentido, podemos dizer que a Pascoa

antecipa o que acontecera no mundo futuro.

O sentido teoldgico da Pascoa para os judeus

Pode-se resumir o sentido teoldgico da Pascoa por meio de trés importantes termos: (a)
renovagdo, (b) passagem, (c) libertacio (ACHARD, 1974, p. 46-49). Falar de renovagdo ¢
evocar, em primeiro lugar, as forcas da natureza. A Péascoa € celebrada na primavera, periodo
em que a natureza se desperta e manifesta sua vitalidade encontrada na fertilidade dos campos
e na fecundidade dos animais. A festa coincide com a estagdo que indica o recomeco do circulo
natural. Na primavera, acontece a renova¢do do cenario natural, pois 0 que era morto passa a
reviver. Por isso, esta festa lembra naturalmente o primeiro comeco, isto ¢, a propria criagdo do
mundo, quando Deus fez tudo brotar do caos (Gn 1,1-2,4).

A festa da Pascoa €, portanto, a festa do novo, pois ela indica uma nova criacao realizada
por Deus. Celebra-se nela a libertagao de todas as forcas vitais do poder do mal e por meio dela
se lembra também da renovacao definitiva. Deus fara nova todas as coisas. Enfim, como festa

da renovacao, a Pascoa sugere o triunfo definitivo da vida sobre a morte. A Péscoa ¢ também

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 131



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

passagem. Ela ¢, em primeiro lugar, passagem de Deus, que salvou e que salva sempre. Esta
salvacdo se deu pela passagem de Deus ou do seu anjo exterminador, que passou sobre a casa
dos Israelitas e poupou-os da morte, que atingiu Fara6 e o seu povo (Ex 12,13.23.27).

A noite pascal provoca uma verdadeira crise e equivale a um julgamento. Podemos dizer
que, quando Deus passa entre os homens, Ele faz justica. Os opressores sdo punidos, € 0s
oprimidos sdo tratados com justica. A ‘passagem’ de Deus gera a ‘passagem’ para o seu povo.
A passagem de Deus provoca uma mudanca radical na vida do seu povo, que muda de status,
como o diz o seder pascal: “a passagem de Deus fez o povo passar da “escravidao para a
liberdade, da tristeza para alegria e das trevas para as luzes” (SEFARIA, Pesahim) (ACHARD,
1974, p. 47).

Para a tradicdo biblica e judaica, a Pascoa ¢, ainda, a festa da libertagdo. A noite pascal
¢ uma noite de libertagdo, que contém o germe de todas as outras libertagdes; ela ¢ sinal e
demonstragao de salva¢do. Como houve a saida do Egito, havera certamente salvacao definitiva
para todos os povos. Quando Israel celebra a Pascoa, ele mostra as nagdes o que Deus fez,
indicando, assim, o fim da humanidade, isto ¢, a libertacdo definitiva. A Pascoa, como
libertacdo, se torna também uma festa escatologica, na medida em que aponta para um futuro
promissor a toda humanidade.

Na Biblia, encontra-se constantemente a expressdo: “O nosso Deus nos fez sair do
Egito” (Ex 13,3.9; 14,16; 20,2; 32,11). A Libertag¢ao do Egito significa uma ruptura com relagao
ao passado e ao poder opressor. A libertacdo do Egito foi um evento fisico, social e politico
impregnado do religioso, isto €, uma libertagdo do corpo e da alma. A salvagdo, que Deus
oferece ao seu povo, ndo se limita a uma dimensao espiritual, mas também nao se reduz a um

episodio de luta de classes.

Pascoa judaica e Novo Testamento

A Péscoa ¢ a festa judaica mais citada no Novo Testamento (27 ocorréncias), assim
distribuidas: 4x em Mt 26,2.17.18.19; 4x em Mc 14,1.12.14.16; 7x em Lc 24I;
22,1.7.8.11.13.15; 9x em Jo 2,13.23; 6,4; 11,55; 12,1; 13,1; 18,28.39; 19,14; Ix em At 12,4; 1x
em 1Cor 5,7; 1x em Hb 11,28; h4 3 ocorréncias para a festa de Pentecostes: 2x em At 2,1; 20,16;
Ix em 1Cor 16,8; hd 4 ocorréncias para a festa das Tendas, sendo que 3 delas aparecem de
modo indireto: 1x Mt 17,4; 1x Mc 9,5; 1x Lc 9,33 (todas elas narram a Transfiguragdo de Jesus,
que esta sob o pano de fundo da liturgia da festa das Tendas) e de modo direto a festa ¢

mencionada 1x em Jo 7,2 (BIBLEWORKS, 2018).

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 132



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

Isto explica o fato da festa pascal continuar no calendario litargico cristdo. A narragao
dessa solenidade em Mateus e Marcos € mais proxima uma da outra do que a de Lucas. Jodo
faz referéncia a celebracdo da Pascoa, mas déa énfase ao Lava-pés, como gesto de servigo (Jo
13). Geralmente, apresentam-se as passagens da ultima ceia de Jesus como textos da Instituicao
da Eucaristia. Todavia, acreditamos que, antes de tudo, pode-se vé-las como textos os quais
apresentam Jesus, celebrando a Pascoa judaica e explorando o seu sentido teolodgico. Por
exemplo, o texto de Mt 26,17-30, do v.17 ao v.19, ndo ha nenhuma novidade, e tudo se passa
de acordo com os preparativos para celebrar a Pascoa judaica (Seder pascal).

A novidade ocorre quando ele abengoa o pao e diz que € seu corpo e abengoa o vinho e
diz que ¢ seu sangue. O pao e o vinho sdo elementos da ceia judaica. Tomando-os como seu
corpo e seu sangue, Jesus faz referéncia ao Cordeiro de Ex 12, por meio do qual a libertagao
acontece. Ele confere novo sentido a celebracdo, para dizer que, por este gesto teologico, a
salvacdo celebrada na Pascoa judaica chegou a seu apice com Ele, o cordeiro de Deus! Se antes,
a salvacdo se deu por meio da carne e do sangue do cordeiro, ela chega a sua plenitude agora
com Jesus, que oferece seu corpo e seu sangue pelo sacrificio da cruz para a salvagdo da
humanidade. A esse respeito escreve Etienne Dahler: “O desejo ardente de Jesus de celebrar a
Péascoa com os seus discipulos explica-se entdo facilmente, pois Ele mostrava, dessa forma, que
iria realizar plenamente a libertagdo total da humanidade pelo dom de seu corpo e de seu
sangue” (2002, p. 23). Em outras palavras, Etienne Dahler afirma que Jesus se apropria do
contexto teoldgico da celebracdo da Pascoa judaica, para se apresentar como novo cordeiro por
meio do qual a salvacdo pascal chega a plenitude, uma vez que Ele salva toda humanidade pelo
dom de seu corpo e de seu sangue.

A referéncia ao célice como sangue da Alianga pode fazer alusao a Ex 24,8, que fala da
alianca que Moisés sela entre o povo e Deus. Moisés firma a alianga por meio de sangue de
animal. Com Jesus, o cordeiro de Deus, a Alianca chega ao épice, pois, ela é celebrada através
de seu proprio sangue. Ocorre que, desse quadro teolodgico, pode-se fazer surgir a eucaristia,
porém, ¢ necessario evidenciar, antes, todos os elementos da Pascoa judaica, ligando-os a morte
redentora e libertadora de Jesus, o cordeiro pascal.

Fora dos Evangelhos, também ¢ possivel apresentar outros textos do Novo Testamento,
onde ¢ possivel perceber uma reflexdo teoldogica com base na celebragao da Pascoa. Estes textos
sdo quase indecifraveis, se o leitor (a) ndo conhece as festas biblicas. Aqui, especificamente, a
festa de Pascoa. Ef 2,11-14 ¢ um texto todo produzido com apoio da celebragdo judaica da

Pascoa:

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 133



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

Por isso voOs, que antes éreis gentios na carne e éreis chamados de
incircuncisos pelos que se chamam circuncidados... em virtude de operacao
manual na sua carne, lembrai-vos de que naquele tempo estaveis sem Cristo,
excluido da cidadania em Israel e estranho as Aliangas da promessa, sem
esperanca e sem Deus no mundo! Mas agora, em Cristo Jesus, vos, que outrora
estaveis longe, fostes trazidos para perto, pelo sangue de Cristo. Ele € nossa
paz; de ambos os povos fez um so6, tendo derrubado o muro da separagdo e
suprimido em sua carne a inimizade. (Ef 2,11-14)

O texto busca resolver o problema abordado em Ef 2,12. A questdo a ser tratada ¢ a
situagdo dos pagdos, que convivem com os judeus, em Efeso. Ambos sdo cristdos, porém, os
de origem judaica menosprezavam os de origem paga, alegando que eles, pelo fato de ndo serem
circuncidados, ndo tinham parte nas promessas de Israel. Os gentios convertidos parecem
constituir, em Efeso, uma categoria inferior de cristdos.

Paulo resolve o problema apresentando-o como algo do passado; antes do encontro com
Cristo, os pagdos eram, de fato, excluidos da cidadania de Israel, estranhos as Aliancas da
promessa e, consequentemente, sem nenhuma esperanga, sem Deus no mundo. A situagdo era
realmente grave. Entretanto, esse problema ¢ resolvido pelo encontro dos pagdos com Cristo
através da fé. Pelo sangue (Ef 2,13) e a carne (Ef 2,14) de Cristo, ou seja, pela imolagdo do
novo cordeiro pascal, os pagdos recebem o mesmo status dos judeus, ou seja, eles passam a ser
cidaddos e a herdarem as mesmas promessas feitas aos judeus, passando a ter o mesmo Deus
através de Jesus, cordeiro pascal.

As palavras-chave de resolucdo de todo problema sdo: sangue e carne. Ora, foi pelo
sangue € pela carne do cordeiro, que os judeus foram salvos da exterminacdo no Egito e
puderam passar de 14 para a terra prometida, tornando-se verdadeiros cidadaos de Israel e
herdeiros das promessas. Ap6s o ritual do sangue e da carne do Cordeiro, a Pascoa judaica, os
israelitas reencontram a esperanga em Deus, recebem a alian¢a no Sinai (Ex 19) e tornam-se
donos das promessas. Para os pagaos, essa passagem de uma vida sem esperanca para uma vida
de compromisso com Deus, recebendo todos os beneficios dos quais gozam os circuncidados
na carne, realiza-se através do sangue e da carne de Cristo, o novo cordeiro pascal.

O que Paulo quer dizer ¢ que aqueles que ndo eram circuncidados em sua carne e, por
1sso mesmo estavam alheios as aliangas da promessa, sao doravante associados ao povo eleito,
gragas a carne e ao sangue de Cristo, isto €, gracas a sua imolacao como cordeiro pascal. Em
outros termos, Paulo argumenta que o dom voluntario, feito por Jesus circuncidado, de toda a
sua carne e todo seu sangue, justifica os incircuncisos na carne e assegura-lhes os beneficios
dos circuncidados na carne, tornando-os seus concidadaos. Os pagdos fazem a passagem gragas

ao sacrificio pascal de Jesus Cristo circuncidado na carne (Lc 2,21).

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 134



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

Desse modo, Jesus Cristo, circuncidado na carne, se torna o novo Cordeiro pascal que
se imolou para estender as promessas de Israel a todas as na¢des. Por Cristo, o Cordeiro pascal,
o muro da separagao foi tirado; assim, os pagaos, 0s incircuncisos, que antes estavam sem Deus
e sem Alianca passam a té-los. Eles passam a gozar do mesmo status dos circuncisos. Com o
Cristo, os pagdos passam da escravidao do pecado para a liberdade, da tristeza para a alegria e
das trevas para as luzes, tal qual aconteceu com os judeus por meio da Pascoa. Sem o minimo
de nocao do que ¢ a Pascoa judaica, o texto de Ef 2,11-14 se torna incompreensivel.

Outro texto de Paulo, que pode ser abordado dessa mesma forma, tendo a celebragao de
Péascoa como pano de fundo, ¢ 1Cor 5,1-8. O texto ¢ de ordem moralizante, cheio de argumentos
persuasivos e da a entender que o momento da corregdo ¢ o da celebragao da Pascoa, pois Paulo
convida os corintios a celebrar a festa sem o velho fermento. Lembra-lhes que esse ingrediente
era proibido na Péascoa judaica, porque representava uma realidade velha, ultrapassada. Paulo
o utiliza com uma conotacdo moral, pois ele representa o velho homem pecador, que ndo aderiu

a Cristo, o cordeiro pascal, como se 1€ no texto de 1Cor 5,1-8:

S6 se ouve falar de imoralidade entre vos, e imoralidade tal que ndo se
encontra nem mesmo entre os gentios: um dentre vos vive com a mulher de
seu pai! E vos estais cheios de orgulho! Nem mesmo vos mergulhastes na
tristeza, a fim de que o autor desse mal fosse eliminado do meio de vos.... Nao
¢ digno o vosso motivo de vangléria! Nao sabeis que um pouco de fermento
leveda toda massa? Purificai-vos do velho fermento para serdes nova
massa, ja que sois sem fermento. Pois nossa Pascoa, Cristo, foi imolada.
Celebremos, portanto, a festa, ndo com velho fermento, nem com o fermento
de malicia e perversidade, mas com paes azimos: na pureza ¢ na verdade. (O
grifo é nosso para evidenciar o vocabulario pascal)

A intervengdo de Paulo tem o objetivo de resolver um problema moral na Comunidade
de Corinto. Trata-se do comportamento indecente dos corintios em relacdo a sexualidade. No
meio de completa libertinagem, hd mesmo um caso de incesto. Um filho que dorme com a
mulher do pai. Este € o caso que faz Paulo reagir. Para corrigir o desvio, Paulo vai utilizar no
v.6-8 um vocabuldrio completamente pascal, “fermento”, “massa”, “4zimo”, “imolar. ” Ele
lembra, por meio deste vocabulario, o passado e o presente dos Corintios. Ele compara o
passado dos Corintios com um velho fermento do qual eles agora devem se livrar para viver a
nova realidade como nova massa, e isto porque o “Cristo, nossa Pascoa, foi imolado” (1Cor
5,7).

Paulo lembra aos Corintios que, pela Pascoa de Cristo, eles ja estdo numa realidade
nova, obtiveram um novo sfatus € que, portanto, devem se comportar a altura. O interessante
aqui € observar que a transformacao na vida dos corintios (passagem, mudanca) foi feita por

Cristo, o cordeiro Pascal, o autor da nova realidade para os Corintios que, outrora, eram

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 135



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

simplesmente pagaos, massa fermentada. A vida sem o velho fermento, para a qual Paulo
convida os Corintios, ¢ a vida p6s Pascoa de Cristo, vida nova com pao 4zimo da sinceridade e

da verdade.

A Pascoa e a liturgia Crista

A festa biblico-judaica da Pascoa influencia, de modo direto, a oracdo catolica,
primeiramente porque ela faz parte do calendério litirgico da Igreja, preservando vérios
aspectos da festa judaica, entre eles a nogao de sacrificio, o rito da manducagao, o uso de textos
do Antigo Testamento como Ex 12, que ¢ lido no primeiro dia da festa judaica.

No entanto, um aspecto teoldgico da Pascoa judaica, que influencia o culto catélico e
que deve ser evidenciado ¢ a no¢do de memorial (LENHARDT; COLLIN, 1994, p. 83-86). Em
Ex 12,14, a celebracdo da Pascoa ¢ apresentada como o memorial da saida do Egito: “Este dia
sera para vos um memorial (71737, zikaron), e o celebrareis como uma festa para Senhor... ¢ um
decreto perpétuo”. O memorial liturgico no Judaismo é um ato cultual, no qual se lembra um
evento de salvacao do passado, mas para reviver, no presente, a graca e a forga deste evento, na
espera de uma plenitude definitiva que vira. Na ceia pascal, Israel celebra a saida do Egito, para
se deixar impregnar pela for¢a deste evento, no presente, para poder caminhar em dire¢do de
uma salvagdo, no porvir. A maravilha do passado ¢ atualizada no presente e fortalece o religioso
na busca de uma salvagdo ultima e eterna. O memorial engloba todo o tempo do homem de fg,
o passado o presente e o futuro.

Estas trés dimensdes: presente, passado e futuro estdo presentes no memorial
eucaristico. “Fazei isto em memoria de mim!” (1Cor 11,24) significa lembrar a morte salvadora
de Cristo, viver esta salva¢do hoje e fortificado por ela, caminhar para parusia, a salvagao
eterna. A Eucaristia se torna, desse modo, um memorial vivo de um ato Unico e perfeito
realizado uma vez por todas por Jesus no passado, mas que continua dinamicamente operante
no presente com a promessa certa para o futuro.

Atualizando o sacrificio de Cristo pela celebragdo da eucaristia, o sacerdote torna
possivel esta realidade. Ele atualiza o ato salvador de Cristo presente na eucaristia. Com 1sso,
perpetua-se o unico e perfeito sacrificio da cruz. Compreendida com base na nogao de memorial
judaico, a eucaristia cristd sai de um ritualismo pagdo de multiplica¢do de sacrificios, como
acusava Lutero e bem observaram Oskar Skarsaune (2001, p. 438) e Martin Dreher (2006, p.
47), apoiando-se no mentor da reforma protestante. Para Skarsaune, nos anos 250 d.C, com

Hipélito e com Cipriano, o presidente da eucaristia tornou-se um sacerdote, que oferecia

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 136



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

sacrificio igual ao sacerdote do Templo. O povo deixou de ser uma assembleia sacerdotal e, ao
invés de participar do sacrificio, apenas o consumia. O velho Templo volta a cena e modifica o
novo. E evidente que Skarsaune pega e, com razdo, apenas uma dimensio do culto no velho
Templo. Ele parece desconhecer a nocdo de memorial pascoal no judaismo, exposto neste
estudo. Esta nocdo judaica de memorial tira o culto eucaristico da repeticdo ineficaz de

sacrificios.

Festa de Pentecostes

Este topico que tem como objetivo fazer uma leitura da festa cristd de Pentecostes, a
partir do Pentecostes judaico, ¢ baseado na obra de Jean Potin (1971). O autor faz um estudo
minucioso da festa judaica de Pentecostes e, a partir dela, aborda a festa cristd de Pentecostes.
O leitor verd que a ligagdo ¢ visivel e, sem ela, ndo se entenderia a festa cristd de Pentecostes.

A festa de Pentecostes recebe varios nomes dados pela tradi¢do judaica e pela Biblia
(POTIN, 1971, p. 118-119). Em Ex 23,16, ela ¢ chamada de hag katsir (1'tp i), festa da
colheita. Chamada de katsir, Pentecostes € vista como uma festa agricola. Em Nm 28,26, ela ¢
apresentada como festa das premissas hag habikurim. Esse nome também liga a festa de
Pentecostes ao universo da agricultura. Trata-se de uma festa agricola, celebrada no final da
colheita, ocasido em que os fiéis ofereciam a Deus os primeiros frutos das plantacdes, incluindo
a lavoura do trigo. Durante todo o periodo do Primeiro Testamento, Pentecostes conservou sua
caracteristica agraria. Trata-se de uma manifesta¢do popular, ligada a peregrinagdo ao Templo.
Os lavradores iam ao Templo, para oferecerem a Deus os primeiros frutos de seu trabalho (Ex
34,22; 23,16).

A tradi¢do judaica identifica, ainda, a festa como hag atseret (ACHARD, 1974, p. 54)
ou seja, festa do encerramento ou fechamento. Essa terminologia esta ligada a experiéncia do
povo diante do Sinai. O povo chega ao Sinai, no terceiro més (Ex 19,1), apos a saida do Egito.
Isto significa que a caminhada do povo termina ao pé do Sinai, recebendo a Lei, antes de entrar
na Terra Prometida. O evento pascal se conclui no monte Sinai com o dom da Lei e da Alianca.
Neste sentido, Pentecostes € o coroamento da Pascoa, ou seja, seu fechamento.

A festa tem assim varios nomes, no entanto, o termo mais utilizado para designar a festa
de Pentecostes € hag shavuot. Ele aparece em Ex 34,22, Dt 16,10 e Nm 28,26. Shavua significa
semana, Shavuot ¢ o plural, ou seja, semanas. Este termo busca ligar a festa das semanas com
a festa da Pascoa, pois contam-se sete semanas depois da Péascoa, para celebrar a festa de

Pentecostes. Ela aparece como a conclusdo da Pascoa, ou seja, seu fechamento.

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 137



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

O  Judaismo  helenistico  vai chamar a  festa de  Pentecostes
de n mevinkootn muepa, ou seja, “o dia de Pentecostes”, o qual indica “a festa do
quinquagésimo dia”, sendo este quinquagésimo dia, a multiplicacdao das sete semanas por sete
dias, mais um dia que somam exatamente cinquenta dias ap6s a Pascoa. O cristianismo assumiu
o nome utilizado pela tradicao helenistica judaica de modo que a festa continuou no calendario
cristao e ¢ chamada de Pentecostes.

Enfim, pode-se concluir, por meio desta diversidade de nomes, que a festa foi
compreendida de varios modos: para uns, ela esté ligada, antes de tudo, as atividades agricolas
de Israel; para outros, ela esta ligada diretamente a Pascoa, como encerramento do periodo
pascal e, como tal, ela faz referéncia, diretamente, aos eventos do Sinai, ou seja, a manifestacao
de Deus, através da qual, o povo recebe a Lei e a Alianga. Pentecostes confirma, entdo, a agdo
de Deus na Pascoa; nesse acontecimento, os hebreus se libertam da escravidado, no Egito, e em

Pentecostes, no Sinai, esse mesmo povo faz uma alianga com Deus e recebe a Lei.

Pentecostes como festa da Alianca e do dom da Tora

Quem dé enfoque na festa de Pentecostes como festa da Alianga é comunidade essénica
de Qumra. Segundo os testemunhos do livro do Jubileu, a festa de Pentecostes era considerada
como a mais importante para os essénios (DE VAUX, 2003, p. 530). Nesse dia, eles celebravam
a entrada dos novos membros na comunidade e renovavam a Alianga com Deus (ACHARD,
1974, p. 45). O documento 4Q Tohorot B do livro dos jubileus fala sobre a entrada dos novos
membros pela Alianga que ocorria durante a festa das semanas (FLUSSER, 2002, p. 39-46). A
importancia dessa festa ¢ a lembranga do dia em que Deus fez Alianga com o seu povo.

Para os essénios, a festa da Alianca fora celebrada por Noé (Gn 9,8), depois pelos
patriarcas Abrado, Isaque e Jacd e por Moisés. Os essénios situam a conclusdo da Alianga com
Moisés, no dia de Pentecostes. Mas seus contemporaneos esqueceram da festa. Por isso, quando
Deus dé a Lei a Moisés, Deus ordena que se observe esta festa. A ordem veio sobre a tdbua da
Lei, que Moisés recebeu, e € por este motivo que esta festa € prescrita pela Tora.

Pentecostes ¢, portanto, a comemorag¢ao da Alianca e, como tal, ela assegura sua
permanéncia. Mas Pentecostes nao ¢ apenas uma lembranca do passado, esta festa exige, antes
de tudo, um engajamento no presente. Ela ¢ a festa da renovagao das trés Aliancas: (a) Noética;
(b) Abradmica; (c) Mosaica. Pela celebracdo dessa festa, o povo renova, todos os anos, a
Alianga com Deus e a assume, celebrando-a como o dia do seu nascimento. Assim, Pentecostes

celebra o dia do nascimento do povo de Israel, que nasce com um engajamento. Isto acontece

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 138



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

porque, em Pentecostes, ao pé¢ do monte Sinai, Moisés recebe a Tora, e o povo promete fazer
tudo o que o Senhor falou (Ex 24,7-8).

Se Pentecostes ¢ celebrada como festa do dom da Alianga, ela é também vista como
celebracao do dom da Tord, pois ndo pode existir Alianca sem Lei. Assim, Rabi José Ben
Shalaphtah, no ano 150 d.C. diz que no terceiro més (sivan), no sexto dia, os dez mandamentos
foram dados aos Israelitas, ou seja, para ele a Lei foi dada a Israel, exatamente no dia em que
se celebra a festa de Pentecostes (ACHARD, 1974, p. 64-65).

Por volta do ano 250 d.C. Rabi Eleazar Ben Pedah afirma a mesma teoria, ou seja,
Pentecostes ¢ o dia em que a Lei foi dada ao povo de Isracl (ACHARD, 1974, p. 64-65). A
partir do século II d.C., tornou-se normal ler, no dia da festa de Pentecostes, o texto de Ex 19,
que fala do dom da Tora. Pouco a pouco, nos primeiros séculos da era crista, as caracteristicas
agrarias da festa desapareceram, enquanto a ligacdo da festa com o dom da Alianga e da Tor4,
no Sinai, se sobressaia cada vez mais. Para o judeu, a Tora, no sentido estrito, ¢ o Pentateuco,
no sentido /ato, abrange toda Escritura e, além disso, toda tradi¢do oral. Em Pentecostes, Israel
recebeu a Tora no seu sentido pleno, a escrita e a oral; as duas t€m o mesmo peso € remontam

a Moisés, no Monte Sinai.

Sentidos teologico da festa de Pentecostes

Como bem podemos constatar, a festa de Pentecostes passou, no decorrer da historia,
por varias evolucdes. No inicio, era uma festa agricola, depois, tornou-se festa do dom da
Alianga e, por ultimo, a festa do dom da Tora. E, deveras, importante ressaltar que, em todas
as situacdes, Pentecostes esta ligado a festa da Pascoa. Como festa agraria, ela encerra o tempo
da colheita da qual a Péascoa € a abertura. Abre-se e fecha-se o tempo da colheita, oferecendo
os frutos do trabalho a Deus de quem provém todas as béngdos; a colheita € um dom de Deus.

Como evento da historia da salvagdo, a festa de Pentecostes se liga mais ainda a festa
da Pascoa. O Evento da Pé4scoa pede uma continuidade, sendo, a libertacdo dos judeus ficaria
sem justificagdo e terminaria num vazio. Por isso, poder-se-ia formular a seguinte questao: por
que Deus fez o povo sair do Egito? Questionamento, alids, feito pelo proprio povo durante a
caminhada no deserto (Ex 15,24). Entretanto, eles entenderam que a saida do Egito ¢ apenas
um primeiro passo da historia da salvacao.

A Alianca e a Lei, que sdo celebradas em Pentecostes, constituem o coroamento da
iniciativa de Deus. Se Deus tirou o povo do Egito, foi para fazer uma Alianga com ele e para

lhe dar a Lei. O Deus de Israel ndo se v€ s0; ele se vé com, ou seja, Ele ¢ Emanuel, Deus

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 139



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

conosco. Selando uma Alianca, Ele mostra que esta em busca de um povo, que na terra da
escraviddo era uma massa de parias, que Ele mesmo faz sair do Egito. Ele os torna, assim, seu
povo (Dt 7,6). Pentecostes €, pois, o dia da criagao do povo de Israel. Um povo que nasce por
meio de uma Alianga firmada com Deus.

Assim, na Pascoa o povo sai da serviddo e, em Pentecostes, com a Alianga e com 0 dom
da Tor4, o povo passa a servir a Deus. Na Pascoa, o povo se liberta de Farad e, em Pentecostes,
o povo se torna povo de Deus através da Alianga e da Lei. O fim do evento pascal ¢ o culto que
Israel deve prestar a Deus (Ex 19,3-6). Existe, portanto, uma relagdo estreita entre Pascoa e
Pentecostes judaicos e essa mesma ligacdo ¢ preservada nas festas cristds de Pascoa e

Pentecostes.

O texto do Pentecostes Cristao (At 1,1-15) a luz da festa judaica de Pentecostes (Ex 19)

Como se acabou de apresentar, a festa judaica de Pentecostes, depois de atravessar um
processo evolutivo, no decorrer da histdria, passou a ser celebrada como festa que lembra o
dom da Alianca e o dom da Lei. A festa de Pentecostes esta, pois, relacionada diretamente com
os eventos do Monte Sinai (Ex 19), através dos quais Deus faz a Alianga com o povo e da-lhe
a sua Lei. Para o Judaismo, esses eventos, ocorridos na montanha sagrada e celebrados em
Pentecostes, marcam o verdadeiro inicio da historia de Israel. O povo de Deus nasce com o dom
da Alianca e do dom da Tord, no monte Sinai. Pode-se dizer, assim, que Pentecostes celebra o
proprio nascimento do povo de Israel, como povo de Deus. O texto biblico, que respalda essa
tradi¢do ¢ Ex 19, que narra a teofania no monte Sinai, por meio da qual Deus propde a Alianca
e dd a Lei a Israel.

A Igreja de Cristo tem consciéncia de ser o novo povo de Deus, coerdeira das promessas
de Israel (Ef 2,19-20). Sugere-se que a Igreja primitiva, para se autolegitimar como povo de
Deus, diante de uma comunidade judaica viva em torno do segundo Templo e das sinagogas,
se serviu das tradi¢des judaicas de sua época sobre a teofania do Sinai, as quais ensinam que o
povo judeu nasce no dia Pentecostes.

A hipotese ¢ de que Lucas, ao narrar, nos Atos dos Apostolos, o nascimento da Igreja,
no dia da festa judaica de Pentecostes, foi inspirado pelas tradi¢des judaicas, que falam do
nascimento do povo de Israel, no monte Sinai. Constata-se tal hipdtese, fazendo uma
comparagao entre o texto dos At 2,1-15, que aborda o nascimento da Igreja em Pentecostes, no
monte Sido em Jerusalém, com o texto de Ex 19, que de acordo com a tradi¢ao judaica, trata do

nascimento de Israel, ao pé do monte Sinai, recebendo a alianca e a Lei. Comparando os

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 140



b -4

CCDEJ

REVISTA ISSN 2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
CADERNOS DE SION https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

referidos textos, percebe-se nitidamente a semelhanca entre as duas tradi¢des.

Passemos, pois a analise de At 2,1-15, relacionando-os com Ex 19. Esta abordagem

baseia-se na pesquisa de Potin (1971, p. 299-314) e visa a mostrar o paralelismo entre a

manifestagdo do Espirito, em Jerusalém, que faz surgir a Igreja e a teofania do Sinai, em Ex 19

a qual faz nascer o povo de Israel. Cada detalhe, situacdo e acontecimento no texto de At 2,1-

15 podem ser reveladores. Analisaremos aqui os seguintes detalhes do referido texto: o

momento em que ocorre o evento de Pentecostes, o lugar da manifestagdo do Espirito, o

barulho, a aglomeragao dos povos, o falar em linguas e as linguas de fogo.

a)

b)

O momento (At 2,1.15): Os Atos dos Apdstolos situam o evento, que ¢ dom do Espirito,
no quinquagésimo dia, quando termina o periodo de sete semanas, contadas apds a festa
de Pascoa, portanto, em Pentecostes judaico, dia em que os judeus celebravam a teofania
do Sinai. At 2,15 fixa como hora, a terceira hora, portanto, na parte da manha, o que
coincide com a teofania do Sinai, que a Biblia situa, ao levantar-se do dia (Ex 19,16).
A coincidéncia temporal de dia e hora ja indica que o que vai acontecer em Jerusalém
se assemelha ao que aconteceu no Sinai, a manifestacdo de Deus, com o objetivo de
criar um povo. Lucas quer ensinar que, nessa nova manifestacao, o povo que sera criado
¢ aquele que professa a fé¢ em Cristo, ou seja, a Igreja.

O lugar (At 2,5): O evento se passa em Jerusalém, cidade edificada em cima do monte
Moria, onde adoraram os antigos pais. Nela, encontra-se a Shekhind, a presenca de Deus
que, segundo o rei Salomao, habita o Templo para sempre (2Cr 5,14; 6,1-2). Na tradicdo
judaica, Jerusalém sempre foi relacionada com o monte Sinai. O Sl 68,18 chega a dizer
que o Sinai estd agora no Santudrio, ou seja, em Jerusalém: “Os carros de Deus sdo
milhares de miriades; o Senhor est4 entre eles, e o Sinai estd em Jerusalém...” Se para
criar o povo de Israel, Deus se manifesta no monte Sinai, para criar um novo povo, Ele
se apresenta no monte, em Jerusalém onde, doravante, estad a Shekhina, sua presenga
continua. O dom do Espirito, como manifestacdo de Deus, ndo poderia ocorrer mais no
Sinai, pelo fato de que Jerusalém se tornara o novo Sinai (SI 68,18). E nesse monte que
todo povo se encontra com Deus, ao menos trés vezes ao ano (Dt 16,16).

O barulho como o agitar de um vendaval impetuoso (At 2,2): H4 dois tipos de barulhos,
segundo o texto de Atos: um que € ouvido no interior da casa pelos doze, que estavam
reunidos (At 2,2), e outro que foi percebido por todos os que se encontravam em
Jerusalém (At 2,6). O barulho pode ser comparado com o da teofania do Sinai, barulho
proprio da Revelagao de Deus. O barulho e o vento, manifestagdes da natureza, lembram
o barulho dos trovdes e o tremor cosmico, representados pelo tremor da montanha, na
teofania do Sinai (Ex 19,16-18). A palavra ruido, usada por Lucas, para designar barulho
(At 2,2, nyoc) ¢ utilizada na Septuaginta, para indicar a teofania do Sinai (Ex 19,16,
nxey) barulhos. Este termo no plural nyet (barulhos) aparece mais de uma vez na
Septuaginta em: Ex 19,16; Is 4,5; Sl 45,3, sempre no contexto de teofania. Lucas o
utiliza para indicar a manifestacdo de Deus no dia de Pentecostes. Usando o mesmo
vocédbulo (barulho), o evangelista cria um paralelismo do evento de Jerusalém com o

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 141



b -4

CCDEJ

d)

REVISTA ISSN 2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
CADERNOS DE SION https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

evento do Sinai, para indicar que os dois tém o mesmo objetivo, ou seja, a criagdo de
um povo pelo dom da Lei e da Alianga.

A aglomeracdo do povo (At 2,5): Os Atos dos Apdstolos se referem a uma grande
aglomeragdo em Jerusalém, no dia de Pentecostes, povos de varias nagdes teriam
presenciado o evento, porém, receberam a efusdo do Espirito somente os que estavam
na casa; o texto de Atos apresenta um niumero de 120 pessoas entre as quais Maria, a
mae de Jesus (At 1,15). Estas pessoas representam o novo Israel, isto €, a comunidade
que vai aceitar a proposta do Espirito, lembrando a comunidade do deserto que, ao pé
do Sinai, aceita a proposta de Deus apresentada por meio de Moisés. Em relagdo a
apresentacao da Lei aos povos pagaos, na teofania do Sinai, ha duas posi¢des na tradig¢do
judaica que sdo apresentadas por Potin (1971, p. 308): a) a primeira afirma que Deus
vai propor a Lei a diferentes povos sobre uma montanha Santa (Targum de Dt 33,2), b)
a segunda afirma que todos os povos vao ao Sinai, quando Deus propde a Lei a Moisés.
Eles vao justamente por causa do tremor cosmico; chegando ao Sinai, Deus propde-lhes
a Lei, mas eles a recusam, somente Israel aceita a Tord. Esta segunda posi¢do ¢ mais
proxima da de Lucas; os povos vao para perto da casa, quando ouvem o barulho violento
do vento. Todos escutam, mas ndo ¢ dito que todos aceitam. Lucas da a entender que
somente o grupo do Cenaculo representa o novo Israel. E somente ap6s a manifestagdo
do Espirito, com o discurso de Pedro, que cerca de trés mil pessoas sdo inseridas na
Comunidade de Jerusalém, ap6s receberem o batismo (At 2,37-41).

O falar em linguas (At 2,4): O fendmeno das linguas ¢ outro fator que aproxima o
Pentecostes dos Atos dos Apdstolos ao Sinai. A tradi¢do judaica afirma, a respeito da
teofania do Sinai que, quando Deus propds, no monte santo, as leis as nagdes, Ele teria
falado varias linguas estrangeiras. Para o Targum, Dt 33,2, Deus teria falado trés
linguas. Para o Midrash desse mesmo texto, Ele teria falado quatro linguas, porém a
posi¢do mais difundida ¢ a de que Deus teria falado 70 linguas (POTIN, 1971, p. 308).
Ele teria falado, desse modo, as linguas de todas as nagdes, a fim de que todos
compreendessem o que Ele estava propondo e ndo houvesse pretexto para ndo aceitar a
Tord. Uma manifestagdo de Deus nao tem fronteira, nem limites linguisticos: ela ¢
acessivel a todos os povos. No Sinai, ¢ Deus quem fala, mas Ele ndo prescinde dos
homens: Ele transmite essa palavra aos profetas que, por sua vez, transmitem ao povo.
Entre esses profetas, o primeiro a receber a palavra ¢ Moisés, como confirma o Midrash:

Moisés recebeu a Torah no Sinai e a transmitiu a Josué; Josué a transmitiu aos
ancidos e os Ancidos a transmitiram aos profetas. Os profetas a transmitiram
aos homens da Grande Assembleia. Estes disseram trés coisas: ‘sede
ponderados no exercicio da justica; fazei muitos discipulos; levantai uma
cerca em torno da Torah. (SEFARIA, Mishnah Abot)
Em Pentecostes, os discipulos sao constituidos profetas por obra do Espirito Santo e sao
enviados a falar; no entanto, ¢ preciso observar que o falar tem sua origem também em
Deus, pois so depois da efusdo do Espirito ¢ que eles passam a falar, e falam em plena
harmonia com o que receberam do Espirito, pois ndo se trata de um mero discurso
humano (At 2,14-17).

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 142



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

f) As linguas de fogo: Lucas relata que, na manifestagdo do Espirito, apareceram linguas
como de fogo, que se dividiam e pousavam sobre cada um dos apostolos (At 2,3). O
Rabi Iohanan, referindo-se a teofania do Sinai, explica também que, quando Deus falou
ao povo, a voz de Deus saiu e dividiu-se em setenta (70) vozes, em setenta (70) linguas,
para que todo o povo, que estava ao pé do monte, pudesse compreender a voz de Deus
(POTIN, 1971, p. 308). A maior parte dos exegetas, quando fala das linguas de fogo,
cita rabi Iohanan (POTIN, 1971, p. 309). No entanto, rabi lohanan ¢ posterior ao livro
dos Atos. Lucas ndo poderia ter se inspirado na sua teoria. Sugere-se, por conta disso,
que essa teoria desenvolvida por rabi lohanan existia muito antes dele e ela poderia ter
sido citada por Lucas sob forma de lingua de fogo. Para Lucas, essas linguas de fogo
simbolizavam a propria voz de Deus, ou seja, a palavra de Deus, que os apdstolos
recebem e transmitem a todos os povos. E como trata-se da propria voz de Deus, todas
as nagdes, no evento representadas, a compreendem (At 2,11). De acordo com a analise
de At 2,1-15, pode-se atribuir ao Pentecostes cristio o mesmo sentido da festa judaica
de Pentecostes. As duas tratam do nascimento do povo de Deus, por meio da
manifestagdo de Deus que transmite sua Palavra e propde sua Alianga. Resumindo,
pode-se dizer que o Pentecostes Judaico e o Pentecostes Cristao celebram o nascimento
do povo de Deus com o dom da Lei (revelacao da Palavra) e dom da Alianga (aceitagdo
da Palavra). As fortes semelhangas entre as duas festas, detectadas com base na
comparagdo entre os textos de At 2,1-15 e Ex 19, ndo podem ser resultados de uma mera
coincidéncia. Cremos que haveria apenas dois motivos para se ignorar essas
semelhancas evidentes entre os dois textos. O primeiro seria a ingenuidade do estudioso,
e ingenuidade deve ser entendida aqui como uma limitagdo na percep¢do do
pesquisador, que pode desconhecer o universo judaico como meio e contexto do Novo
Testamento e do proprio nascimento da Igreja. O segundo seria, simplesmente, a ma
vontade de um observador imbuido de preconceitos de ordem ideoldgica.

A festa de yom kippur

O nome da festa em hebraico é ~yrIPuKih ~Ay, (yom ha kippurim, que provém da raiz
verbal rpK. Essa raiz d4 ideia de cobrir, esconder ou apagar. Trata-se de cobrir os pecados. Yom
ha Kippurim significa, pois, o dia das expiacdes. Mais tarde, com a evolucdo da festa,
convencionou-se chama-la no singular yom ha kippur. A festa de rPuKi ~Ay, yom kippur €,
portanto, o dia em que Deus perdoa os pecados do povo. Esse dia ¢ conhecido pelos judeus
como o grande dia, os dias terriveis, dia do julgamento. Quem cria esse meio de aproximacgao
¢ o proprio Deus. A festa de kippur ¢ um meio dado a Israel de se reconciliar com Deus. Ela ¢
vista como um dom de Deus. O jejum e os sacrificios oferecidos sdo os meios de a comunidade
responder a proposta de reconciliagdo feita por Deus.

A festa aparece em Ex 30,1-10, e o texto fala do que se passa na Tenda da Reunido e

refere-se ao rito de expiagdo dos pecados. Aardo, o sacerdote, faz a expiagdo com sangue pelos

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 143



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

seus pecados e pelos pecados do povo, contudo, faz-se necessario observar a ordem das coisas.
O primeiro a expiar os seus pecados ¢ o proprio sacerdote. Depois é que ele vai atender as
necessidades dos fiéis (Ex 30,10).

Em Lv 16, define-se como essa festa deve ser realizada. O texto vai fazer uma descri¢cao
minuciosa de como se deve realizar o rito de expia¢do dos pecados. E perceptivel a fungio
fundamental e central do sumo-sacerdote no ritual da expiagdo dos pecados. Ele ¢ a figura

central por meio da qual tudo acontece, sem ele oficializando nao ha remissao dos pecados.

A celebracao de Kippur no periodo do segundo Templo

A celebragdo de Kippur, no periodo do segundo Templo, era realizada de acordo com as
orientacdes de Lv 16. A Mishna Yoma, capitulo], apresenta informagoes detalhadas de como a
festa era conduzida liturgicamente pelo sumo-sacerdote (SEFARIA, Misnhah Yoma). Ele era a
figura central da cerimonia de Kippur; praticamente tudo passava por ele e era o Unico que
podia oferecer sacrificios nesse dia.

Sete dias antes da festa, o sumo-sacerdote era separado de sua familia. Ele ficava em uma
sala, chamada sala dos conselheiros. Tal procedimento era necessario para evitar que ele
contraisse qualquer impureza e ficasse inapto para presidir a cerimoénia. O sumo-sacerdote
deveria estudar o ritual da cerimonia de Kippur; ele era auxiliado por alguns dos ancidos do
tribunal, que liam todo o ritual do dia e depois pediam que ele recitasse, a fim de estarem
seguros de que o ritual seria executado de acordo com a tradi¢do. O sumo-sacerdote ndo podia
errar nenhum detalhe da celebragdo de Kippur. O ritual, tal qual apresenta Lv 16, é bastante
complexo, todavia, o que era realizado no Templo era muito mais rico em detalhes litargicos.

No dia da festa, o sumo-sacerdote tomava varios banhos de purificacdo. Ele se vestia
por baixo com cal¢do de linho, depois vestia uma tinica de linho branca por cima, cingida até
a altura dos rins, e amarrava a cabeca com o turbante de linho branco; paramentado
impecavelmente, ele iniciava os trabalhos, ainda de madrugada, com o patio do Templo ja
repleto de fiéis.

O primeiro sacrificio, que ele oferecia, era um novilho. Ele o oferecia, em primeiro lugar,
pelos seus pecados e pelos pecados de sua casa. Antes de sacrifica-lo, o sumo-sacerdote pegava
o novilho impunha a mao sobre sua cabeca, confessava primeiramente seus pecados e os de sua
casa (Hb 9,7); em seguida, confessava o pecado de seu povo. Ele rezava por si mesmo, por sua
casa, pelo povo e pelas nagdes. O sumo-sacerdote concluia a confissao dos pecados com uma

oracdo, na qual pronunciava o nome de Deus. Acreditava-se que era, em virtude do nome de

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 144



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

Deus, que o perdao dos pecados era consumado. E, assim, o sumo-sacerdote fazia a remissao

de seu povo.

Sentido teolégico da festa de Kippur

A festa de Kippur tem uma estreita ligacdo com a ideia de expiagdo de pecado, de
arrependimento e de perddo (ACHARD, 1974, p. 100-104). O homem necessita da misericérdia
de Deus, porque, por si sd, ele ndo pode nada, por mais bondoso que ele seja, ndo esté livre de
pecar. O Sl 130,3 ja expressa a realidade da fragilidade humana: “se olhardes as nossas faltas,
quem havera de subsistir”? Todo homem depende da misericordia de Deus, por isso, ha um dia
exclusivo para Israel expiar suas faltas, usufruindo, assim, da misericordia de Deus, esse dia ¢
a festa de Yom Kippur. Nesse grande dia, o sumo- sacerdote ¢ a figura central, ele se purifica,
purifica sua casa, seu clero. Ele afasta o pecado e livra o santuario de suas impurezas.

O sangue assume um papel central neste ritual de expiac¢ao. Segundo a tradi¢ao judaica,
ndo ha outra forma de se fazer a expiacdo que ndo seja pelo sangue (SEFARIA, Mishnah
Yoma). como atestado também em Hb 9,22. Medibelle afirma que “a festa de Kippur ¢ o triunfo
do sangue. E da apresentagdo do sangue diante de Deus, que depende a purificagdo do Santuario
e do Povo” (apud ACHARD, 1974, p. 115). O sangue ¢ a fonte da vida, mas também Deus o
deu como forma de expiar o pecado do povo. O objetivo do ritual de expiagdo € o
restabelecimento das relacdes normais entre Deus e seu povo. As transgressdes do fiel
constituem um verdadeiro obstaculo para um bom relacionamento entre o povo e Deus. Elas
despertam a coélera e a furia de Deus, colocando em duvida o futuro do homem de fé. O povo
deve, entdo, se livrar de seus pecados e 0 meio mais viavel € a celebragdo de Kippur. Essa festa
¢ quase um sacramento que possibilita ao crente recomecar sempre que tiver cometido faltas
contra Deus.

A preocupacdo de apagar os pecados parece antiga, mas ganha forca a partir das
experiéncias dos exilios e da destrui¢ao do Templo. O povo vé a desgraga como consequéncia
de seus proprios pecados. A nocao de pecado € objetiva, ¢ um mal que traz consequéncias
imediatas. O dia de Kippur convida Israel a um exame de consciéncia. Convida o povo a escutar
a voz dos sacerdotes, dos profetas e dos sabios e reconciliar-se com os irmaos, € com Deus, que

esta sempre disposto a perdoar.

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 145



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

A festa de Kippur e a Carta aos Hebreus

Hé uma estreita ligacao entre a festa judaica de Kippur e a Carta aos Hebreus. Um
estudioso dessa Epistola, obrigatoriamente, tem que conhecer a liturgia de Kippur; caso faga o
contrario, sua pesquisa podera ficar seriamente comprometida, pois, o autor dessa Carta se apoia
no ritual liturgico de Kippur, para explicar e fundamentar seu tema central que ¢ o sacerdocio
de Cristo. Em relagdo a estreita ligacdo entre a Carta aos Hebreus e a festa de Kippur, Jean
Massonet (2016, p. 41-43) afirma que os temas debatidos na referida Epistola sdo puramente
judaicos e sao focados sobre o culto, o sacrificio no Templo e sobre o Santo dos Santos,
principal local do Templo. Quando se trata do tema principal que é o sacerdécio de Cristo, a
referéncia ¢ a festa de Kippur, portanto, sem o conhecimento do contexto dessa festa, a Carta
aos Hebreus se torna indecifravel.

Logo no inicio da Carta, o autor a aborda o tema principal: “Convinha, por isso, que em
tudo se tornasse semelhante aos irmdos, para ser, em relagdo a Deus, Sumo-sacerdote
misericordioso e fiel, para expiar assim os pecados do povo” (Hb 2,17). Segundo Vanhoye
(2002, p. 15-22), esse enunciado ¢ uma grande novidade em relagdo ao Novo Testamento, onde
Jesus nunca ¢ apresentado como Sumo-sacerdote. A questdo sobre sua identidade suscita varias
hipdteses; Ele é chamado de Mestre, Rabi, (Mt 8,18, Lc18,18) alguém que conhece bem as
Escrituras. Ele ¢ visto como o profeta (Jo 1,43)) prometido a seu povo (Dt 18,15.18). Ele ¢
reconhecido também como o Mashiah, o ungido, o Cristo (Lc 9,20); porém, jamais aparece
como sumo-sacerdote e nem suas atividades sdo de sacerdote. Ele ensinava (Mc 1,21), curava
(Mc 1,32), entretanto, nenhuma passagem dos Evangelhos cita Jesus, apresentando sacrificio
ou oficiando no Templo. Segundo a Lei de Moisés, ele também ndo poderia ser sacerdote, pois
nao pertencia a familia sacerdotal. Somente os da tribo de Levi podiam se tornar sacerdote (Nm
3,1-7), e Jesus ¢ da tribo de Juda (Hb 7,14).

Todavia, em Hb 5, o autor de carta comeca a justificar o sacerdocio de Jesus. Ele
reconhece que ninguém pode usurpar o titulo de sacerdote, pois essa € uma missao designada
por Deus tal qual aconteceu com Aarao: “Ninguém, pois, se atribua esta honra, se ndo o que foi
chamado por Deus, como Aardo” (Hb 5,4). Se Jesus ¢ sumo-sacerdote, ele deve ser de acordo
com a Lei de Moisés. Jesus ndo poderia usurpar o titulo de sumo-sacerdote como fizeram os
reis asmoneus e até hoje tem o sacerdocio negado pelos judeus. Desse modo, de acordo com a
Carta aos Hebreus, Jesus se tornou sacerdote, designado por Deus, segundo a ordem de

Melquisedec, tal qual afirma essa passagem: “Ele, porém a recebeu daquele que lhe disse: Tu

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 146



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

¢s meu filho, hoje te gerei... Tu és sacerdote para sempre, segundo a ordem de Melquisedec”
(Hb 5,5-6).

Para Vanhoye, a Carta aos Hebreus, ao apresentar uma outra via de acesso ao
sacerddcio, introduz uma outra inovagao na literatura do Novo Testamento. Existem, portanto,
dois modos de se tornar sacerdote para Carta aos Hebreus: um quando se ¢ da tribo de Levi
como Aardo e outro, por designacao direta de Deus, segundo Melquisedec, sacerdote do Deus
altissimo. Segundo a Carta aos Hebreus, ¢ precisamente nessa segunda categoria de sacerddcio,
que Jesus se encaixa como Sumo-sacerdote (2002, p. 23-28). A segunda via, que ¢ divina, ¢
superior a primeira via humana.

Gn 14,17-20 apresenta Melquisedec como sacerdote do Deus altissimo. Em um ritual
litirgico, Ele abengoa Abrado, cobra-lhe o dizimo de tudo e depois desaparece repentinamente
para nunca mais aparecer. Nenhuma outra passagem, nem antes ¢ nem depois desse episodio
fala de Melquisedec. Ele ndo esta relacionado com Aardo, portanto, ndo ¢ de familia sacerdotal.
O autor da Carta aos Hebreus da a entender, entdo, que ele vem do céu s6 para abengoar Abrado,
o pai das béncaos. Explica, assim, a Carta aos Hebreus: “Este Melquisedec ¢, de fato, rei de
Salém, sacerdote do Deus altissimo... E seu nome significa, em primeiro lugar, Rei de justiga e
depois Rei da paz. Sem pai, sem mae, sem genealogia, nem principio de dias, nem fim de vida,
¢ assim que se assemelha ao Filho de Deus e permanece sacerdote eternamente” (Hb 7,1-3).

De acordo com a Carta aos Hebreus, Melquisedec ndo tem pai, ndo tem mae, nem
comeco de dias e nem fim. Nenhuma criatura celeste ou terrestre tem essas caracteristicas.
Todas, ainda que nao tenham fim, como ¢ o caso dos anjos, tem inicio de dias, pois foram
criados por Deus. Melquisedec ndo tem nem inicio e nem fim. Entendemos que s6 Deus € assim!
Nesse sentido, Melquisedec, sacerdote do Deus altissimo, € associado a figura do proprio Deus.
E, neste caso, se justifica o fato de ele ter abengoado Abrado, o pai das béngaos; ninguém na
Biblia teria autoridade para abengoa-lo. Melquisedec €, pois, identificado como igual a Deus e
¢, exatamente d’Ele, que Jesus, o Filho de Deus, herda o sacerddcio, que € superior ao de Levi.

Se Jesus € sacerdote, Ele tem uma missao sacerdotal e deve como tal exercé-la. Lv 9,7
define bem a missdao do sumo-sacerdote. Ela consiste em oferecer sacrificio por seus proprios
pecados e pelos pecados do povo. O Sacerdote se torna, assim, um mediador necessario, sempre
presente na histéria de Israel. Ele teve seu apogeu no periodo do Templo, destacando,
sobretudo, sua funcao durante a festa de Kippur, onde ele tinha a missao sublime de reaproximar
os pecadores de Deus. Era, nessa solenidade, que o sacerdote exercia plenamente sua funcao.
Uma multidao de fiéis se valia dele, para se livrar de suas faltas e reaproximar-se do SENHOR,

que ¢ Santo.

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 147



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

A missdo de Jesus, enquanto o Sumo-sacerdote ¢ exatamente a mesma do sacerdote
levita: expiar o pecado do povo, reabilitar o homem pecador diante de Deus, ser uma ponte que
liga o fragil fiel a Deus. Contudo, Ele a realiza de modo perfeito, tornando-se, assim, superior
ao sacerdote levita (Hb 7,24). No ministério de Jesus, sumo sacerdote, a festa de Kippur chega
ao seu cumprimento pleno, realizando, de modo perfeito, a expiacdo dos pecados dos fiéis. A
perfeicdo se manifesta na forma de Jesus fazer a mediacgao entre o homem e Deus. Ela consiste
em varios aspectos ligados ao - perfil e a agdo sacerdotal de Jesus enquanto mediador entre
Deus ¢ o homem. Assim, Hb 7,26-28 mostra as qualidades do mediador Jesus, que tornam a
sua mediagdo perfeita. Jesus ¢ um sumo-sacerdote Santo, inocente, imaculado, separado
realmente dos pecadores e ndo apenas ritualmente.

O sacerdote levita, por mais que se separe ritualmente na véspera de Kippur,
humanamente, continua igual aos demais fiéis, sujeito ao pecado, ao passo que Jesus ¢ separado
pelo fato de ndo pecar em nenhuma circunstancia (Hb 7,26). Com essas qualidades, ele ndo
passa pelo constrangimento de oferecer sacrificios a cada dia; primeiramente por seus proprios
pecados, depois pelos pecados do povo (Hb 7,27). O fato de o levita oferecer sacrificios pelos
seus proprios pecados revela sua fragilidade enquanto mediador, como diz a Carta aos Hebreus:
“ele (o sumo sacerdote) estd cercado de fraqueza” (Hb 5,2). Se ele esta cercado de fraqueza,
nao pode fazer uma mediacao perfeita entre Deus € 0 homem, pois ele mesmo esta longe de
Deus. Aquele que faz a mediacdo deve estar proximo de Deus. O pecado afasta o homem de
Deus. Como um pecador afastado de Deus pode fazer uma boa media¢do de reaproximar os
homens de Deus, se ele mesmo se encontra distante? A mediagdo do sumo-sacerdote, perto da
mediacao de Cristo, torna-se, assim, paliativa, funcionou enquanto nao havia aquela que ¢
perfeita e que € realizada por Jesus como sumo-sacerdote segundo a ordem de Melquisedec (cf.
Hb 7,15-19).

Em Hb 9,11-12, essa superioridade do sacerdocio de Cristo, em relacdo aos levitas ¢
evidenciada em decorréncia do Templo, onde, Jesus, como sumo-sacerdote, atua; Jesus entrou
nos céus para interceder pelos homens (Hb 9,11). Quando Salomao inaugurou o Templo, langou
um questionamento, que se manteve na cabe¢a de muitos fiéis, desde seu tempo até os dias de
hoje. Salomao questiona se, de fato, Deus habitaria em uma casa feita por si proprio, pois 0s
céus dos céus ndo o poderiam conter, como Deus poderia ser contido em um Templo (1Rs 8,27).
Se Salomao, que construiu o Tempo, tem duvidas com relagdo a presenga de Deus no mesmo,
Estevao afirma categoricamente que o Altissimo ndo habita em obras de maos humanas (At
7,48). Se Ele ndo habita no Templo, a mediacdo ai feita estd comprometida, uma vez que o

encontro com Ele ndo ¢ perfeito, mas € realizado de modo sacramental, podendo ou ndo alcanga-

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 148



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

lo. Tal duvida ndo existe em relacdo a mediagdo feita por Jesus; para o autor da Carta aos
Hebreus, Ele entra na verdadeira Tenda, que ndo ¢ feita por maos humanas, ou seja, Ele adentra
aos céus e tem o real encontro com Deus, podendo interceder, diante de Deus, pelos pecadores
(9,11). A mediagao, nesse caso, ¢ perfeita, pois nao ha duvida de que o encontro com Deus
tenha ocorrido.

Além disso, a expiagdo dos pecados operada por Jesus se torna mais perfeita também,
em virtude do sacrificio; ndo se trata mais de entrar em santudrios de barros com sangue de
bode ou de touros, Cristo, sacerdote perfeito, entra nos céus com seu proprio sangue,
oferecendo-se a si mesmo como vitima de expiagdo pelos pecados de todos, obtendo, assim,
uma redencao eterna (Hb 9,12-13).

No artigo, Le Christ, Prétre—Roi cause de Salut eternel (FORNASIER; GONZAGA,
2022, p. 27-29), evidenciam outro aspecto do mediador Cristo, sacerdote e rei, a partir de Hb
10,1-18, que torna a mediagdo de Cristo ainda mais superior a mediacao levita. Segundo eles,
a mediagdo de Cristo, sacerdote, ndo ¢ pontual, mas gera um efeito continuo no pecador, uma
vez que Jesus, sacerdote, segundo a ordem de Melquisedec, age com o Espirito Santo, o qual
ndo cessa de enviar em prol dos pecadores, para que eles sejam santificados, constantemente;

assim, se o homem pecar, afastando-se de Deus, o Espirito o reconduz até o Altissimo.

Conclusao

Neste estudo, procuramos evidenciar a influéncia das celebragdes biblico-judaicas nos
Escritos Neotestamentarios, bem como na nossa liturgia crista. Foram apresentadas trés festas
biblicas, que fazem parte do calendario litirgico judaico: Pascoa, Pentecostes e Kippur. Com
base na teologia biblico-judaica dessas festas, abordamos e buscamos esclarecer varias
passagens do Novo Testamento apresentadas neste estudo. O objetivo foi mostrar a importancia
do conhecimento das Escrituras e da Tradi¢ao judaica, para a compreensdo do Novo Testamento
e de certas nuances de nossa liturgia.

Sem o conhecimento das Escrituras e da Tradi¢ao judaica todos os textos, aqui
apresentados, bem como as festas cristds da Pascoa e Pentecostes, também aqui mencionadas,
se tornariam indecifraveis. Desse modo, as Escrituras e a propria Tradi¢cdo judaica constituem
um verdadeiro vinculo entre o cristianismo e o judaismo (MIRANDA, 2018, p. 165-173). Para
melhor conhecimento do Novo Testamento e de certos aspectos da liturgia crista, ndo se podem
prescindir das Escrituras e nem de certas Tradi¢cdes judaicas, como, por exemplo, das festas

religiosas.

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 149



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ

Nesse sentido, conclui-se este estudo, fazendo referéncia a famosa frase de Santo
Agostinho: “o Novo Testamento se esconde no Antigo, € o Antigo se revela no Novo” (DV,
16). Esse pensamento de Agostinho atesta que os dois Testamentos se interligam, porém, cada
um ¢ unico em sua propria ordem. Portanto, quando se aborda o Antigo Testamento, ligando-o
ao seu contexto e a Tradicdo judaica, ele se revela mais ainda no Novo Testamento,
esclarecendo dele, a mensagem. Foi o que se mostrou neste estudo das festas judaicas, com base

nas Escrituras contextualizadas.

Referéncias Bibliograficas

ACHARD, Robert Martin. Essai biblique sur Les fétes d’Israél. Paris: Labor et Fides, 1974

AVRIL, Anne Catherine, DE LA MAISONNEUVE, Dominique. As Festas Judaicas. Sao
Paulo: Paulus,2005.

Bibleworks, Versao 10. Norfolk, VA: Bibleworks, LLC, 2018. Software.
CONCORDANCIA BIBLICA. Sio Paulo: SBB, 2011.

DAHLER, Etienne. Festas e Simbolos. Sao Paulo: Aparecida, 2002.

DEVILLERS, Luc. A saga de Siloé, Jesus e a festa das Tendas. Sao Paulo: Paulinas, 2007.

DE VAUX, Roland. Institui¢des de Israel no Antigo Testamento. Sao Paulo: Editora
Teologica, 2003.

DREHER, Martin. A crise e renovacio da Igreja no periodo da reforma. Sao Leopoldo:
Sinodal, 2006

ELLIGER, K.; RUDOLPH, W. (Eds.). Biblia Hebraica Stuttgartensia. 5. ed. Stuttgart:
Deutsche Bibelgesellschaft, 1997.

FLUSSER, David. La secte de la mer morte. L histoire spirituelle et les manuscrits. Paris:
Desclés de Brouwer, 2002.

FORNASIER, R. C.; GONZAGA, W. Le Christ, Prétre-Roi, cause du salut éternel selon
Hb 10,1-18. Pesquisas em Humanismo Solidario, Salvador, v. 2, n. 1, p. 5-32, jan./jun. 2022.
ISSN 2764-3727

HESCHEL, Abraham Joshua. O Schabat. Seu significado para o0 homem moderno. Sao
Paulo: Perspectiva, 2017.

JOSEFO, Flavio. Historia dos Hebreus. De Abrado a queda de Jerusalém. Obra Completa. Rio
de Janeiro: Casa Publicadora Assembleias de Deus, 1990.

LENHARDT, Pierre; COLLIN, Matthieu. Evangelho e tradiciao de Israel. Sao Paulo:
Paulus, 1994.

MANNS, Frederic. Le Symbole Eau-Esprit dans le judaisme ancien. Jerusalém: Franciscan
printing press, 1983.

MASSONNET, Jean. L epitre aux Hébreux. Paris: Les editions du Cerf, 2016.

MIRANDA, Manoel. As relagdes entre judeus e cristaos a partir do Evangelho Segundo
Jodo. Sao Paulo: Fons Sapientiae; CCDEJ, 2018.

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 150



Y REVISTA ISSN  2763-7859 (online) | 2763-7816 (impresso)
LIS [ORRRISRSI O https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08

CCDEJ"

MIRANDA, Manoel; RAMOS, Marivan Soares. O ciclo das festas biblicas na Escritura e
na Tradicao Judaico-Cristas. Sao Paulo: CCDEJ-Fons Sapientiae, 2021.

NESTLE-ALAND (eds.), Novum Testamentum Graece. Ed. XXVIII. Stuttgart: Deutsche
Bibelgesellschaft, 2012.

POTIN, Jean. La féte Juive de Pentecote. Paris: Les éditions du Cerf, 1971.

RAHLFS, A.; HANHART, R. (eds.). Septuaginta. Editio Altera. Stuttgart: Deutsche
Bibelgesellschaft. 2006.

RAMOS, Marivan Soares. Por tras das Escrituras. Uma introducao a exegese judaico-crista.
Sao Paulo: Fons Sapientiae; CCDEJ, 2019.

SEFARIA. Mishnah. Disponivel em: < https://www.sefaria.org/texts/Mishnah>. Acesso em
20 fev 2025.

SKARSAUNE, Oskar E. A Sombra do Templo. Sao Paulo: Editora Vida, 2001.

VANHOYE, Albert. La Lettre aux Hébreux, Jesus-Christ, Mediateur d une Nouvelle
Alliance. Paris: Desclés, 2002.

WEBER, R.; GRYSON, R. (eds.). Biblia Sacra Vulgata. [uxta Vulgatam Versionem. Editio
Quinta. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2007.

Cadernos de Sion, Sao Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025 151



