
 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          123 

O CALENDÁRIO ANUAL DAS FESTAS BÍBLICO-JUDAICAS E SUA 

INFLUÊNCIA NA LITERATURA NEOTESTAMENTÁRIA E NA 

LITURGIA CRISTÃ 

THE ANNUAL CALENDAR OF BIBLICAL-JEWISH FESTIVALS AND 

THEIR INFLUENCE ON NEW TESTAMENT LITERATURE AND 

CHRISTIAN LITURGY 

 
Waldecir GONZAGA, Doutor e Mestre em Teologia Bíblica pela Pontifícia Universidade 

Gregoriana (Roma, Itália). Dois Pós-Doutorados: pela FAJE (2017) e pela PUC-RS (2025). 

Atualmente é diretor e professor de Teologia Bíblica do Departamento de Teologia da PUC-

Rio. É criador e líder do Grupo de Pesquisa Análise Retórica Bíblica Semítica, credenciado 

junto ao CNPq. 

Manoel MIRANDA, Mestre em Teologia em Bíblia pela Pontifícia Faculdade de Teologia 

Nossa Senhora da Assunção. Graduado em Filosofia (Faculdades Associadas Ipiranga) e em 

Teologia, pelo Institut Catholique de Paris. É membro do Conselho Científico da Revista 

Científica Cadernos de Sion e membro do Conselho Editoral e Consultivo da Coleção de Livros 

Judaísmo e Cristianismo. 

Resumo 

Geralmente os cristãos, sejam católicos ou de outras tradições, não conhecem bem a vida litúrgica de 

Israel. No entanto, as manifestações festivas de Israel estão presentes nas Escrituras e são fundamentadas 

e embasadas na própria Palavra de Deus. Por isso, elas influenciaram, de maneira direta, a literatura 

neotestamentária e a tradição cultual da Igreja primitiva, e essa influência perdura até hoje.   O objetivo 

do presente artigo é fazer uma abordagem das festas bíblico-judaicas, mencionadas nas Escrituras, com 

o intuito de mostrar como as tradições judaicas influenciaram a teologia do Novo Testamento e a liturgia 

Cristã. Para se chegar a tal meta, primeiramente, realizar-se-á um estudo do sentido para o povo da 

Bíblia, de se fazer uma festa dedicada a Deus; em seguida, estudam-se as festas de Páscoa, Pentecostes 

e Kippur, sempre objetivando detectar seus traços no Novo Testamento e na liturgia cristã.  Com isso, o 

presente estudo sugere que o conhecimento do judaísmo se torna fundamental para melhor se 

compreender o universo teológico do Cristianismo. Sem um prévio conhecimento das tradições bíblico-

judaicas, certos conceitos teológicos do Novo Testamento, bem como da liturgia cristã, tornam-se 

incompreensíveis. 

Palavras-chave: Festas judaicas. Páscoa. Cristo sumo Sacerdote. Kippur. Pentecostes. 

Abstract 

On the overall, Christians, here understood as Catholics or the ones from other traditions orientations, 

barely know the liturgic life of Israel. However, the festive manifestations of Israel are present in the 

Scripture and are based on God´s word. For this reason, they influenced, in the a directe way, the new-

testamentary literature and cultural tradition of the primitive church and this influence lasts until these 

days. The aim of this article is make an approach to the Jewish- biblical festivals mentioned in the 

Scriptures, showing how the jewish traditions influenced the Theology of the New Testament as well as 

in the Christian liturgy. In order to achieve this aim, we firstly conducted a study of the meaning, for the 

 

 E-mail: waldecir@hotmail.com; waldecir@puc-rio.br 
 E-mail: manoelmiranda@hotmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          124 

people of the Bible, in making festival dedicated to God and then we studied the festivals of Easter, 

Pentecost and Kippur, always attempting to identify these traits in the New Testament and in the 

Christian liturgy. Finally, this paper may suggest that the knowledge of Judaism is important so as to 

better understand the theological universe of Christianity. Without a previous knowledge of some 

Jewish-biblical traditions, some liturgical concepts in the christianity become incomprehensible. 

Keywords: Jewish festival. Easter. Christ high priest. Kippur. Pentecost. 

Introdução 

O texto de At 2,46 apresenta a primeira comunidade cristã, participando ativamente das 

atividades religiosas no Templo em Jerusalém: “Dia após dia, unânimes, frequentavam 

assiduamente o Templo e partiam o pão pelas casas, tomando o alimento com alegria e 

simplicidade de coração”. Chamou-nos a atenção o advérbio grego “assiduamente” 

(s), revelando que a participação dos apóstolos na rotina litúrgica do Templo, 

não era algo esporádico ou casual, mas um hábito constante dos discípulos de Jesus e 

consequentemente de toda comunidade cristã primitiva. 

Essa postura da primeira Igreja Cristã em relação ao Templo nos revela que os primeiros 

cristãos observavam, de modo integral, o calendário anual das festas bíblico-judaicas, pois essas 

celebrações faziam parte integrante da liturgia do Templo. Assim, podemos sugerir, e é o 

objetivo deste estudo, que há uma forte influência das celebrações bíblico-judaicas nos Escritos 

neotestamentários, bem como, na liturgia cristã. 

Segundo Anne Catherine Avril e Dominique de La Maisonneuve, as festas bíblicas 

inscritas no ministério de Jesus recebem dele seu sentido pleno, pois, elas apresentam sempre 

um viés escatológico (AVRIL; DE LA MAISONEUVE, 2005, p. 84). O que justifica o fato de 

elas aparecerem no Novo Testamento; assim, Jo 7,37-38 apresenta Jesus, no último dia da festa 

das Tendas, oferecendo a água viva que jorra para a vida eterna (MANNS, 1983, p. 287-297; 

DEVILLERS, 2007, p. 69-76).  Fazia parte do ritual da festa das Tendas a libação da água e, 

por tal ritual, a Tradição dizia que o povo recebia o Espírito Santo (LEHNHARDT; COLLIN, 

1994, p. 88). Quando João Evangelista apresenta Jesus, durante a festa das Tendas, oferecendo 

a água viva, que jorra para a vida eterna, ele quer dizer que, doravante, Jesus é o Templo de 

onde se tira o Espírito Santo, é Jesus quem dá o Espírito Santo. O fiel não precisa mais, durante 

a festa das Tendas, libar a água no Templo para, de lá receber o Espírito Santo; Jesus é o Templo 

vivo (Jo 2,22) de onde se pode receber o Espírito Santo. Desse modo, a festa recebe do 

ministério de Jesus seu sentido pleno. No tocante à influência dessa festa na liturgia cristã as 

mesmas autoras afirmam que: 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          125 

Em torno do memorial do Senhor, a Igreja, desde os primeiros séculos, 

construiu uma liturgia, contendo diferentes e numerosos elementos tomados 

do tesouro da oração judaica: hinos de louvor, leituras da Escritura, preces de 

intercessão, evocação dos antepassados, diálogo entre participantes etc. 

Encontra-se o mesmo procedimento na Haggadah de Páscoa. (AVRIL; DE LA 

MAISONEUVE, 2005, p. 84-85) 

Localização e identificação das festas bíblico-judaicas 

Em Lv 23,1-7, a palavra “festa” se expressa de três formas na Bíblia: חַג (chag),  ֵמֹועֲד 

(moed) e ׁמִקְרֵהֵקֹדֶש (miqrá hakodesh). Cada uma dessas palavras traz consigo um ensinamento 

próprio sobre o sentido de festejar.  Neste estudo, interessa-nos o termo moed, que aparece em 

Lv 23,2 na forma construída moedai Adonai, (ה יְהו ָ֔ יֵ ֵ֣  que significa as festas do Senhor (מוֹעֲד 

(AVRIL; DE LA MAISONEUVE, 2005, p. 5). A palavra moed também significa “encontro”, 

convocação; as festas são, no sentido desse termo moedai Adonai, os encontros do Senhor. 

Portanto, trata-se de encontros fixados e convocados pelo próprio Deus, revelando que o 

ajuntamento foi desejado por Deus mesmo e nele o Senhor se faz presente (LEHNHARDT; 

COLLIN, 1994, p. 89).  Segundo a designação do termo moedai Adonai, as festas devem ser 

celebradas num período determinado pois, este é um momento privilegiado, separado para o 

Senhor: “Que os filhos de Israel celebrem a Páscoa na data determinada” (Nm 9,2-3).  

O “encontro” se passa no tempo e em um lugar determinados. Deus encontra seu povo 

no tempo que Ele mesmo fixou e no Templo, em Jerusalém, que Ele reservou para sua morada. 

A irrupção da divindade num tempo fixo e em um lugar escolhido nos diz que todo tempo e 

todo lugar são destinados a ser invadidos pela presença de Deus. Há, aqui, uma universalização, 

que deve passar, primeiramente, por um particularismo de um tempo, um lugar e um povo 

determinados, para depois se estender a todos os tempos, todos os lugares e para todos os povos. 

O livro bíblico, que trata de assuntos relacionados ao culto e às celebrações festivas, é 

o de Levítico.  Nele, todo o capítulo 23 aborda, de modo particular, as festas de Israel; por isso, 

este capítulo pode ser considerado como o calendário litúrgico de Israel, uma vez que ele 

apresenta e trata em detalhes das festas mais importantes do judaísmo (ACHARD, 1974, p. 7). 

A primeira festa que livro do Levítico apresenta é o Shabbat ת  Embora .(Lv 23,3) שַב 

sendo o Shabbat uma festa de natureza diferente e tratada sempre separada das outras, ela é 

considerada a maior celebração judaica e, na ordem de Lv 23, calendário litúrgico de Israel, ela 

aparece antes de todas as outras festas (DAHLER, 2002, p. 7). O Shabbat explica, assim, o 

sentido das outras festas, porque ele intercala as semanas, fazendo com que entre um espaço 

curto de tempo, o homem faça o sagrado entrar no seu tempo, na sua história, quebrando, assim, 

o ritmo escravizador do tempo. O Shabbat é, pois, um instrumento por meio do qual Deus entra 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          126 

no tempo do homem e o santifica. A propósito da santificação e da quebra do ritmo escravizador 

do tempo pelo Shabbat, Heschel escreve algo interessante que corrobora a ideia: 

O significado do Schabat é, antes, o de celebrar o tempo, e não o espaço. Seis 

dias da semana vivemos sob a tirania das coisas do espaço; no Schabat 

tentamos nos tornar harmônicos com a santidade no tempo. É um dia em que 

somos chamados a partilhar no que é eterno no tempo, para fugir dos 

resultados da criação para os mistérios da criação; do mundo da criação para 

a criação do mundo. (HESCHEL, 2017, p. 19)  

No sentido hescheliano, o Shabbat tem a função clara de intercalar as semanas, fazendo 

a irrupção do Sagrado no tempo, tornando o homem livre da tirania das coisas e da escravidão 

do espaço temporal que limita sua existência. As festas santas, por sua vez, intercalam as 

estações do ano, fazendo com que, entre um espaço maior de tempo, o Sagrado se manifeste no 

tempo da humanidade, causando o mesmo efeito do Shabbat. Em cada estação do ano, há 

sempre uma festa religiosa e por ela, Deus se faz presente no tempo do homem religioso. E o 

ser humano se torna harmônico, participando no que é eterno no tempo, saindo do mundo da 

criação, para contemplar o mistério da criação do mundo, como diz Heschel (2017, p. 19). 

No Judaísmo, existem dois grupos de festas com valores diferentes (AVRIL; DE LA 

MAISONEUVE, 2005, p. 7-9).  As festas principais são aquelas de instituição mosaica, as 

festas citadas pela Torá, portanto obrigatórias. Elas foram instituídas por Moisés, a pedido do 

próprio Deus; por isso, elas se encontram no livro da Lei, destacadamente, em Lv 23,1-37. O 

segundo grupo de festas são as menores, instituídas pelos Sábios, para celebrar algum fato 

histórico e importante para o povo judeu. Elas são conhecidas como festas de instituição 

rabínica. Geralmente, não proíbem o trabalho, tratam-se de manifestações religiosas do povo e 

das famílias.  Portanto, as festas bíblico-judaicas estão divididas em duas categorias: as festas 

mosaicas e as rabínicas. 

Festas mosaicas 

As festas de instituição mosaica tal qual apresenta Lv 23,1ss são cinco: סַח  ,pesach) פֶּ

páscoa), שַׁבּות (shavuot, Pentecostes), כֹות  (ano novo (,Rosh hashaná)  ֩ר֩אש  השנה (sucot, tendas) סֻּ

e כִפֻּר (kippur, expiação). Todas essas festas são citadas pela Torá. Elas são instituídas pelo 

próprio Deus, ou seja, é o SENHOR quem ordena a Moisés para instituí-las; por isso, são 

chamadas de festas mosaicas, pois foi o líder do povo de Israel quem as instituiu, decretando-

as como festas obrigatórias.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          127 

Festas rabínicas  

As festas de instituição rabínica, chamadas festas menores, são três: ה  ,Hanucah) חֲנֻּכ 

festa da dedicação do Templo), פוּרִים (purim, sorteios, sortes) e ב ה בְא   tishah beab, a) תִשְׁע 

lembrança da destruição do Templo em 9 Av). Essas festas não estão citadas na Torá e foram 

instituídas posteriormente pelos Sábios de Israel. 

Classificação das festas mosaicas  

Os textos bíblicos que apresentam as festas de instituição mosaica dão a entender que 

existem dois tipos de festas, as de peregrinação e as festas fixas. Existem no Pentateuco quatro 

catálogos referentes às festas: Ex 23,14-19; Ex 34,18-26; Dt 16,1-17; Lv 23,1-44. O texto de 

Dt 16,1-17 evidência bem as festas de peregrinação, separando-as das outras. Esse texto, após 

citar as festas de Páscoa, Pentecostes e Sukkot, sem fazer menção às demais, indica que era 

obrigatório, durante essas celebrações, que todo varão comparecesse diante do Senhor. Por essa 

informação, a tradição entende que essas festas devem ser celebradas no Templo, em Jerusalém, 

onde se encontra a Shekhiná, ou seja, a Presença do Senhor e as classifica em dois tipos: festas 

fixas e festas de peregrinação. 

Festas de peregrinação 

São consideradas como festas de peregrinação as celebrações de Páscoa, Pentecostes e 

Tendas. Essas solenidades eram festejadas, obrigatoriamente, no Templo em Jerusalém. Os fiéis 

subiam três vezes durante o ano a Jerusalém, para se colocarem diante da presença de Deus, no 

Templo. A lei é bem clara em relação à obrigatoriedade de o fiel peregrinar três vezes durante 

o ano, e a esse respeito ordena Dt 16,16: “Três vezes ao ano, todo varão deverá comparecer 

diante do Senhor, seu Deus, no lugar que Ele houver escolhido, na festa dos Ázimos, na festa 

das Semanas e na festa das Tendas”; a mesma orientação é dada em Ex 23,17.  

Festas fixas 

São apresentadas como festas fixas as comemorações de Rosh hashanah (ano novo) e 

de yom hakippur (expiação). As duas festividades podiam ser celebradas, onde os fiéis se 

encontravam, sem que houvesse necessidade de se subir ao Templo, em Jerusalém.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          128 

Embora tenhamos dado um panorama geral das festas bíblico-judaicas, com o intuito de 

atingirmos nosso propósito, mencionado na introdução, trabalharemos de modo resumido, 

apenas três festas mosaicas: Páscoa, Pentecostes e Yom Kippur, sendo as duas primeiras de 

peregrinação e a última, uma festa fixa.   

A festa da Páscoa 

 A festa da Páscoa abre o calendário litúrgico de Israel, e é a primeira, depois do Shabbat, 

a aparecer em Lv 23. Dentre as solenidades citadas nas Escrituras, a Páscoa é a festa mais 

conhecida na tradição cristã, por causa do papel que ela tem nos testemunhos neotestamentários 

(Mt 26,17-29; Mc 22,1-19; Lc 22,7-19; Jo 2,13; At 12,1ss) e pelo próprio fato dela continuar 

no calendário litúrgico cristão. 

Em hebraico, ela é chamada de פֶסַח (pessah), da raiz verbal xs;P' (passah) (D.I.T.A.T., 

verbete xs;P', p. 1223). A etimologia desse verbo é bastante desconhecida e significa “mancar”, 

“coxear”. Na Bíblia, ela tem o significado de “passar por cima”, “saltar por cima”. A raiz passah 

dá origem ao substantivo pessah, traduzido para o português como Páscoa. 

O sentido está associado à saída do Egito: “neste dia, o Senhor decidiu ferir o Egito, 

mas ele saltou sobre as casas, cujos batentes estavam ungidos com o sangue do cordeiro” (Ex 

12,13). O verbo do qual se originou a palavra Páscoa está no futuro: eu pularei (סַחְתִי  ,וּפ 

Upassahti), traduzido na Bíblia de Jerusalém por: eu passarei adiante (Ex 12,13); porém, a 

tradução literal é eu pularei adiante. A palavra Páscoa surge, portanto, do pulo de Deus ou da 

passagem de Deus tal qual está traduzido na Bíblia de Jerusalém. Mais tarde, a palavra Páscoa 

toma um sentido de movimento, indicando a passagem, não somente de um lugar para outro, 

mas também de uma situação física ou espiritual para outra. 

 A origem da festa da Páscoa é pagã; ela precede a instalação do povo de Israel na terra 

de Canaã (ACHARD, 1974, p. 31-33). Esta festa está ligada à vida nômade de pastores de 

rebanhos de cabra e de ovelhas, que são obrigados a mudar-se (transumância) constantemente 

à procura de pasto para o rebanho. Cada mudança constitui para estes pastores uma verdadeira 

aventura, pois eles eram obrigados a se arriscarem por terrenos desconhecidos, que lhes 

ofereciam e para o rebanho todo tipo de perigo. Os pastores, então, tentavam se proteger dos 

perigos através de rituais de sacrifícios, antes de partirem para um novo lugar de pastagem. 

 Para os nômades, a celebração começava ao cair da tarde, no período de lua cheia, às 

vésperas da próxima mudança de lugar. Eles imolavam um cordeiro ou um cabrito, que os 

participantes assavam sem quebrar nenhum osso e depois comiam com pão sem fermento e 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          129 

com ervas amargas. O pão sem fermento seria a comida dos beduínos e as ervas amargas 

serviam como um tipo de tempero, que dava gosto à comida. Eles comiam tudo, sem deixar 

nenhum resto, e isso era visto como participação com a divindade: “O pensamento de que a 

divindade era contida em cada planta levou à ideia de que ela possuía um poder, que outorgava 

vida, recebida diretamente por aqueles que participavam da refeição. Em resumo, nada havia 

que levava a mais união entre homens e entre o homem e Deus, do que o comer e beber” 

(D.I.T.N.T., verbete ,1998, p. 317-318).  

 Durante a refeição, eles ficavam prontos para partir com os rins cingidos e com as 

sandálias nos pés, pois era assim que conduziam os rebanhos. Com o sangue da vítima, eles 

ungiam as entradas das cabanas como um sinal de proteção contra as forças destruidoras. Assim, 

o sangue protegeria os animais de futuros perigos, sobretudo os mais jovens, nascidos na 

primavera. Ele era aspergido no batente das portas das tendas como sinal de proteção contra o 

demônio destruidor, o mashit (exterminador), que aparece em Ex 12,23. “Morfologicamente 

este é um particípio hifil de shahat. É usado para descrever um leão (Jr 2,30) e um anjo (1Cr 

21,12.15). Seu uso mais conhecido está relacionado ao anjo da destruição por ocasião da 

Páscoa, ‘destruidor’ (Ex 12,23). Ele é o mensageiro incumbido da execução da vingança divina” 

(D.I.T.A.T., verbete tyxivM;, 1998. p. 1548).  

 Mais tarde, esse costume foi assumido pelos antigos pastores de Israel, ainda quando 

eram seminômades. Para eles, o ritual era feito na primavera e na lua cheia.  Eles faziam o 

mesmo ritual dos nômades, com o objetivo de proteger suas casas e seus hóspedes dos possíveis 

males. Resumindo, vários escritores concordam que a Páscoa judaica seja oriunda do mundo 

seminômade de Israel que, por sua vez, tem suas raízes no mundo nômade pagão, pré-israelita 

(DE VAUX, 2003, p. 525; ACHARD, 1974, p. 31). 

O texto de Ex 12 apresenta a Páscoa como História do povo de Israel. Segundo esse livro, 

a Páscoa é consequência da intervenção de Deus, que orienta Moisés, líder do povo, a libertar 

os hebreus do Egito. O povo prepara sua saída com uma ceia ritualizada, cujo centro é o 

cordeiro. Tudo se passa em torno do cordeiro, que deve ser um macho e perfeito. A carne do 

cordeiro serve para alimentar o povo, preparando-o para a caminhada (Ex 12,8-11). O sangue 

do cordeiro terá uma função primordial, na medida em que deve ser colocado nos marcos e nas 

travessas das portas como sinal de proteção para o povo (Ex 12,7).  

Todo o ritual da refeição indica um estado de movimento e de instabilidade local: a carne 

deve ser assada no fogo, os pães devem ser sem fermento e nada deve sobrar para o amanhã 

(Ex 12,8-10). Tudo isso indica o caráter provisório da estada de Israel no Egito. Não há mais 

tempo para cozinhar, fermentar; não há mais o amanhã para Israel no Egito, e é preciso sair 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          130 

rápido. Deve-se comer às pressas, com os rins cingidos, sandálias nos pés e vara na mão (Ex 

12,11). Algo deve acontecer: a Páscoa do Senhor,  o evento histórico, segundo o livro do Êxodo, 

que gera a libertação de um povo. A festa pascal deve ser, portanto, celebrada como o memorial 

da libertação do povo da terra do Egito (Ex 12,14). 

 O texto de Dt 16,1-8 apresenta a Páscoa como o evento nacional, ordenado por Deus; 

por isso, o Israelita é obrigado a celebrar essa festa. A ordem de celebrá-la é dada no imperativo: 

“Observa o mês de Abib, celebrando uma Páscoa para o Senhor teu Deus”. A justificativa do 

decreto, que institui e legitima a festa, na tradição Deuteronomista, é apresentada no mesmo 

texto: “porque foi numa noite do mês de Abib que o Senhor teu Deus te fez sair do Egito (Dt 

16, 1).  

 A sacralização da festa de Páscoa é apresentada, sobretudo, no livro de Levítico, que 

chama a celebração da festa de santa convocação, que quer dizer santa assembleia (ׁמִקְרקֹדֶש, 

miqra kodesh) (Lv23,8). Não se trata de uma celebração cívica, que lembra apenas um fato 

histórico liderado por um homem (DAHLER, 2002, p. 6), ao contrário, celebra-se uma 

intervenção de Deus em benefício do homem, portanto, a Páscoa é uma festa sagrada. 

 Percebe-se, enfim, que a Páscoa tem suas raízes no universo pagão, contudo, ela fora 

historicizada (Ex 12), nacionalizada (Dt 16,1-8) e sacralizada (Lv 23,8) pela tradição bíblico-

judaica que a apresenta como intervenção salvadora de Deus na história do povo de Israel. 

A Páscoa no período do segundo Templo 

A celebração da Páscoa, no período do segundo Templo, nos é ainda hoje conhecida 

graças ao tratado da Mishná, consagrado à Páscoa (MISHNAH PESACHIM, Sefaria) e pelo 

historiador judaico, Flávio Josefo (1990, p. 639) Estas fontes descrevem sobre a preparação da 

festa, sobre o sacrifício e a ceia pascais. A Páscoa era celebrada no dia 14 de Nisan, mas o 

movimento festivo já começava no dia 13, com a preparação para dia seguinte. As famílias 

preparavam bem o lar.  Nada contendo fermento poderia ficar na casa; o lar toma, nesse 

contexto, uma conotação de uma realidade anterior a ser ultrapassada deixando de ser um 

simples lar para se transformar em um Templo doméstico. 

O sacrifício era oferecido no Templo, no começo da tarde, como indica o livro do Dt 

16,1s. Curiosamente, ele era realizado pelo pai de família, todavia o sangue do animal era 

recolhido imediatamente pelo sacerdote, que o oferecia ao seu companheiro de culto, para 

aspergi-lo no altar. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          131 

A ceia se passava fora do espaço sagrado do Templo, em tendas montadas pelos que 

vinham de fora, ou em casas de família, para os que moravam na capital. De cada ceia, 

participavam no mínimo dez pessoas. Este modo de celebrar em grupos de família indica que a 

Páscoa conservou, ao longo da história, o seu aspecto familiar e fraterno. Cada um deve comer 

do alimento tradicional: pão sem fermento, ervas amargas, o cordeiro pascal. Todos deveriam 

beber dos quatro copos de vinho. Eles indicam quatro importantes verbos, os quais evocam a 

libertação realizada por Deus (Ex 6,6-7): acy (tirar), lcn' (livrar), la;G' (redimir), xql' (tomar): 

“Esses verbos indicam a libertação definitiva do povo de Deus da humilhação de uma vida 

desprovida do verdadeiro sentido a que estavam condicionados no Egito” (RAMOS, 2019, p. 

23).  

Sobre o fato de o pai de família oferecer o seu próprio sacrifício durante a Páscoa é uma 

exceção. Filão de Alexandria comenta: “no dia da Páscoa, todo povo judeu, jovens e velhos se 

revestem da “dignidade sacerdotal”, pois, todo mundo está em estado de pureza e todas as casas 

se revestem da “dignidade do Templo e do esplendor do Santuário”, porque a Páscoa está sendo 

celebrada nas casas (Filão de Alexandria apud ACHARD, 1974, p. 45). O que quer dizer que o 

dia da Páscoa prefigura o mundo futuro, onde todos se encontrão no grande Santuário, o céu, 

salvos, puros e na presença de Deus. Todos se tornarão uma nação de sacerdote, cujo único 

serviço é estar na presença de Deus e adorá-Lo. Nesse sentido, podemos dizer que a Páscoa 

antecipa o que acontecerá no mundo futuro. 

O sentido teológico da Páscoa para os judeus  

Pode-se resumir o sentido teológico da Páscoa por meio de três importantes termos: (a) 

renovação, (b) passagem, (c) libertação (ACHARD, 1974, p. 46-49). Falar de renovação é 

evocar, em primeiro lugar, as forças da natureza. A Páscoa é celebrada na primavera, período 

em que a natureza se desperta e manifesta sua vitalidade encontrada na fertilidade dos campos 

e na fecundidade dos animais. A festa coincide com a estação que indica o recomeço do círculo 

natural. Na primavera, acontece a renovação do cenário natural, pois o que era morto passa a 

reviver. Por isso, esta festa lembra naturalmente o primeiro começo, isto é, a própria criação do 

mundo, quando Deus fez tudo brotar do caos (Gn 1,1–2,4).  

A festa da Páscoa é, portanto, a festa do novo, pois ela indica uma nova criação realizada 

por Deus. Celebra-se nela a libertação de todas as forças vitais do poder do mal e por meio dela 

se lembra também da renovação definitiva. Deus fará nova todas as coisas. Enfim, como festa 

da renovação, a Páscoa sugere o triunfo definitivo da vida sobre a morte. A Páscoa é também 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          132 

passagem. Ela é, em primeiro lugar, passagem de Deus, que salvou e que salva sempre. Esta 

salvação se deu pela passagem de Deus ou do seu anjo exterminador, que passou sobre a casa 

dos Israelitas e poupou-os da morte, que atingiu Faraó e o seu povo (Ex 12,13.23.27).  

A noite pascal provoca uma verdadeira crise e equivale a um julgamento. Podemos dizer 

que, quando Deus passa entre os homens, Ele faz justiça. Os opressores são punidos, e os 

oprimidos são tratados com justiça. A ‘passagem’ de Deus gera a ‘passagem’ para o seu povo. 

A passagem de Deus provoca uma mudança radical na vida do seu povo, que muda de status, 

como o diz o seder pascal: “a passagem de Deus fez o povo passar da “escravidão para a 

liberdade, da tristeza para alegria e das trevas para as luzes” (SEFARIA, Pesahim) (ACHARD, 

1974, p. 47). 

Para a tradição bíblica e judaica, a Páscoa é, ainda, a festa da libertação. A noite pascal 

é uma noite de libertação, que contém o germe de todas as outras libertações; ela é sinal e 

demonstração de salvação. Como houve a saída do Egito, haverá certamente salvação definitiva 

para todos os povos. Quando Israel celebra a Páscoa, ele mostra às nações o que Deus fez, 

indicando, assim, o fim da humanidade, isto é, a libertação definitiva. A Páscoa, como 

libertação, se torna também uma festa escatológica, na medida em que aponta para um futuro 

promissor à toda humanidade. 

Na Bíblia, encontra-se constantemente a expressão: “O nosso Deus nos fez sair do 

Egito” (Ex 13,3.9; 14,16; 20,2; 32,11). A Libertação do Egito significa uma ruptura com relação 

ao passado e ao poder opressor. A libertação do Egito foi um evento físico, social e político 

impregnado do religioso, isto é, uma libertação do corpo e da alma. A salvação, que Deus 

oferece ao seu povo, não se limita a uma dimensão espiritual, mas também não se reduz a um 

episódio de luta de classes. 

Páscoa judaica e Novo Testamento 

A Páscoa é a festa judaica mais citada no Novo Testamento (27 ocorrências), assim 

distribuídas: 4x em Mt 26,2.17.18.19; 4x em Mc 14,1.12.14.16; 7x em Lc 2,41; 

22,1.7.8.11.13.15; 9x em Jo 2,13.23; 6,4; 11,55; 12,1; 13,1; 18,28.39; 19,14; 1x em At 12,4; 1x 

em 1Cor 5,7; 1x em Hb 11,28; há 3 ocorrências para a festa de Pentecostes: 2x em At 2,1; 20,16; 

1x em 1Cor 16,8; há 4 ocorrências para a festa das Tendas, sendo que 3 delas aparecem de 

modo indireto: 1x Mt 17,4; 1x Mc 9,5; 1x Lc 9,33 (todas elas narram a Transfiguração de Jesus, 

que está sob o pano de fundo da liturgia da festa das Tendas) e de modo direto a festa é 

mencionada 1x em Jo 7,2 (BIBLEWORKS, 2018).  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          133 

Isto explica o fato da festa pascal continuar no calendário litúrgico cristão. A narração 

dessa solenidade em Mateus e Marcos é mais próxima uma da outra do que a de Lucas. João 

faz referência à celebração da Páscoa, mas dá ênfase ao Lava-pés, como gesto de serviço (Jo 

13). Geralmente, apresentam-se as passagens da última ceia de Jesus como textos da Instituição 

da Eucaristia. Todavia, acreditamos que, antes de tudo, pode-se vê-las como textos os quais 

apresentam Jesus, celebrando a Páscoa judaica e explorando o seu sentido teológico. Por 

exemplo, o texto de Mt 26,17-30, do v.17 ao v.19, não há nenhuma novidade, e tudo se passa 

de acordo com os preparativos para celebrar a Páscoa judaica (Seder pascal). 

A novidade ocorre quando ele abençoa o pão e diz que é seu corpo e abençoa o vinho e 

diz que é seu sangue. O pão e o vinho são elementos da ceia judaica. Tomando-os como seu 

corpo e seu sangue, Jesus faz referência ao Cordeiro de Ex 12, por meio do qual a libertação 

acontece. Ele confere novo sentido à celebração, para dizer que, por este gesto teológico, a 

salvação celebrada na Páscoa judaica chegou a seu ápice com Ele, o cordeiro de Deus! Se antes, 

a salvação se deu por meio da carne e do sangue do cordeiro, ela chega a sua plenitude agora 

com Jesus, que oferece seu corpo e seu sangue pelo sacrifício da cruz para a salvação da 

humanidade. A esse respeito escreve Etienne Dahler: “O desejo ardente de Jesus de celebrar a 

Páscoa com os seus discípulos explica-se então facilmente, pois Ele mostrava, dessa forma, que 

iria realizar plenamente a libertação total da humanidade pelo dom de seu corpo e de seu 

sangue” (2002, p. 23). Em outras palavras, Etienne Dahler afirma que Jesus se apropria do 

contexto teológico da celebração da Páscoa judaica, para se apresentar como novo cordeiro por 

meio do qual a salvação pascal chega à plenitude, uma vez que Ele salva toda humanidade pelo 

dom de seu corpo e de seu sangue.    

A referência ao cálice como sangue da Aliança pode fazer alusão a Ex 24,8, que fala da 

aliança que Moisés sela entre o povo e Deus. Moisés firma a aliança por meio de sangue de 

animal. Com Jesus, o cordeiro de Deus, a Aliança chega ao ápice, pois, ela é celebrada através 

de seu próprio sangue. Ocorre que, desse quadro teológico, pode-se fazer surgir a eucaristia, 

porém, é necessário evidenciar, antes, todos os elementos da Páscoa judaica, ligando-os à morte 

redentora e libertadora de Jesus, o cordeiro pascal. 

Fora dos Evangelhos, também é possível apresentar outros textos do Novo Testamento, 

onde é possível perceber uma reflexão teológica com base na celebração da Páscoa. Estes textos 

são quase indecifráveis, se o leitor (a) não conhece as festas bíblicas. Aqui, especificamente, a 

festa de Páscoa. Ef 2,11-14 é um texto todo produzido com apoio da celebração judaica da 

Páscoa: 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          134 

Por isso vós, que antes éreis gentios na carne e éreis chamados de 

incircuncisos pelos que se chamam circuncidados... em virtude de operação 

manual na sua carne, lembrai-vos de que naquele tempo estáveis sem Cristo, 

excluído da cidadania em Israel e estranho às Alianças da promessa, sem 

esperança e sem Deus no mundo! Mas agora, em Cristo Jesus, vós, que outrora 

estáveis longe, fostes trazidos para perto, pelo sangue de Cristo. Ele é nossa 

paz; de ambos os povos fez um só, tendo derrubado o muro da separação e 

suprimido em sua carne a inimizade. (Ef 2,11-14) 

O texto busca resolver o problema abordado em Ef 2,12. A questão a ser tratada é a 

situação dos pagãos, que convivem com os judeus, em Éfeso. Ambos são cristãos, porém, os 

de origem judaica menosprezavam os de origem pagã, alegando que eles, pelo fato de não serem 

circuncidados, não tinham parte nas promessas de Israel. Os gentios convertidos parecem 

constituir, em Éfeso, uma categoria inferior de cristãos.  

Paulo resolve o problema apresentando-o como algo do passado; antes do encontro com 

Cristo, os pagãos eram, de fato, excluídos da cidadania de Israel, estranhos às Alianças da 

promessa e, consequentemente, sem nenhuma esperança, sem Deus no mundo. A situação era 

realmente grave. Entretanto, esse problema é resolvido pelo encontro dos pagãos com Cristo 

através da fé.  Pelo sangue (Ef 2,13) e a carne (Ef 2,14) de Cristo, ou seja, pela imolação do 

novo cordeiro pascal, os pagãos recebem o mesmo status dos judeus, ou seja, eles passam a ser 

cidadãos e a herdarem as mesmas promessas feitas aos judeus, passando a ter o mesmo Deus 

através de Jesus, cordeiro pascal.  

As palavras-chave de resolução de todo problema são: sangue e carne. Ora, foi pelo 

sangue e pela carne do cordeiro, que os judeus foram salvos da exterminação no Egito e 

puderam passar de lá para a terra prometida, tornando-se verdadeiros cidadãos de Israel e 

herdeiros das promessas. Após o ritual do sangue e da carne do Cordeiro, a Páscoa judaica, os 

israelitas reencontram a esperança em Deus, recebem a aliança no Sinai (Ex 19) e tornam-se 

donos das promessas. Para os pagãos, essa passagem de uma vida sem esperança para uma vida 

de compromisso com Deus, recebendo todos os benefícios dos quais gozam os circuncidados 

na carne, realiza-se através do sangue e da carne de Cristo, o novo cordeiro pascal.  

O que Paulo quer dizer é que aqueles que não eram circuncidados em sua carne e, por 

isso mesmo estavam alheios às alianças da promessa, são doravante associados ao povo eleito, 

graças à carne e ao sangue de Cristo, isto é, graças a sua imolação como cordeiro pascal. Em 

outros termos, Paulo argumenta que o dom voluntário, feito por Jesus circuncidado, de toda a 

sua carne e todo seu sangue, justifica os incircuncisos na carne e assegura-lhes os benefícios 

dos circuncidados na carne, tornando-os seus concidadãos. Os pagãos fazem a passagem graças 

ao sacrifício pascal de Jesus Cristo circuncidado na carne (Lc 2,21).   



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          135 

Desse modo, Jesus Cristo, circuncidado na carne, se torna o novo Cordeiro pascal que 

se imolou para estender as promessas de Israel a todas as nações.  Por Cristo, o Cordeiro pascal, 

o muro da separação foi tirado; assim, os pagãos, os incircuncisos, que antes estavam sem Deus 

e sem Aliança passam a tê-los. Eles passam a gozar do mesmo status dos circuncisos. Com o 

Cristo, os pagãos passam da escravidão do pecado para a liberdade, da tristeza para a alegria e 

das trevas para as luzes, tal qual aconteceu com os judeus por meio da Páscoa. Sem o mínimo 

de noção do que é a Páscoa judaica, o texto de Ef 2,11-14 se torna incompreensível.  

Outro texto de Paulo, que pode ser abordado dessa mesma forma, tendo a celebração de 

Páscoa como pano de fundo, é 1Cor 5,1-8. O texto é de ordem moralizante, cheio de argumentos 

persuasivos e dá a entender que o momento da correção é o da celebração da Páscoa, pois Paulo 

convida os coríntios a celebrar a festa sem o velho fermento. Lembra-lhes que esse ingrediente 

era proibido na Páscoa judaica, porque representava uma realidade velha, ultrapassada. Paulo 

o utiliza com uma conotação moral, pois ele representa o velho homem pecador, que não aderiu 

a Cristo, o cordeiro pascal, como se lê no texto de 1Cor 5,1-8: 

Só se ouve falar de imoralidade entre vós, e imoralidade tal que não se 

encontra nem mesmo entre os gentios: um dentre vós vive com a mulher de 

seu pai! E vós estais cheios de orgulho! Nem mesmo vos mergulhastes na 

tristeza, a fim de que o autor desse mal fosse eliminado do meio de vós.... Não 

é digno o vosso motivo de vanglória! Não sabeis que um pouco de fermento 

leveda toda massa? Purificai-vos do velho fermento para serdes nova 

massa, já que sois sem fermento. Pois nossa Páscoa, Cristo, foi imolada. 

Celebremos, portanto, a festa, não com velho fermento, nem com o fermento 

de malícia e perversidade, mas com pães ázimos: na pureza e na verdade. (O 

grifo é nosso para evidenciar o vocabulário pascal) 

A intervenção de Paulo tem o objetivo de resolver um problema moral na Comunidade 

de Corinto.  Trata-se do comportamento indecente dos coríntios em relação à sexualidade. No 

meio de completa libertinagem, há mesmo um caso de incesto. Um filho que dorme com a 

mulher do pai. Este é o caso que faz Paulo reagir. Para corrigir o desvio, Paulo vai utilizar no 

v.6-8 um vocabulário completamente pascal, “fermento”, “massa”, “ázimo”, “imolar. ” Ele 

lembra, por meio deste vocabulário, o passado e o presente dos Coríntios. Ele compara o 

passado dos Coríntios com um velho fermento do qual eles agora devem se livrar para viver a 

nova realidade como nova massa, e isto porque o “Cristo, nossa Páscoa, foi imolado” (1Cor 

5,7).  

Paulo lembra aos Coríntios que, pela Páscoa de Cristo, eles já estão numa realidade 

nova, obtiveram um novo status e que, portanto, devem se comportar à altura. O interessante 

aqui é observar que a transformação na vida dos coríntios (passagem, mudança) foi feita por 

Cristo, o cordeiro Pascal, o autor da nova realidade para os Coríntios que, outrora, eram 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          136 

simplesmente pagãos, massa fermentada. A vida sem o velho fermento, para a qual Paulo 

convida os Coríntios, é a vida pós Páscoa de Cristo, vida nova com pão ázimo da sinceridade e 

da verdade.  

A Páscoa e a liturgia Cristã 

A festa bíblico-judaica da Páscoa influencia, de modo direto, a oração católica, 

primeiramente porque ela faz parte do calendário litúrgico da Igreja, preservando vários 

aspectos da festa judaica, entre eles a noção de sacrifício, o rito da manducação, o uso de textos 

do Antigo Testamento como Ex 12, que é lido no primeiro dia da festa judaica. 

No entanto, um aspecto teológico da Páscoa judaica, que influencia o culto católico e 

que deve ser evidenciado é a noção de memorial (LENHARDT; COLLIN, 1994, p. 83-86). Em 

Ex 12,14, a celebração da Páscoa é apresentada como o memorial da saída do Egito: “Este dia 

será para vós um memorial (רוֹן  zikaron), e o celebrareis como uma festa para Senhor... é um ,זִכ 

decreto perpétuo”. O memorial litúrgico no Judaísmo é um ato cultual, no qual se lembra um 

evento de salvação do passado, mas para reviver, no presente, a graça e a força deste evento, na 

espera de uma plenitude definitiva que virá. Na ceia pascal, Israel celebra a saída do Egito, para 

se deixar impregnar pela força deste evento, no presente, para poder caminhar em direção de 

uma salvação, no porvir. A maravilha do passado é atualizada no presente e fortalece o religioso 

na busca de uma salvação última e eterna. O memorial engloba todo o tempo do homem de fé, 

o passado o presente e o futuro. 

Estas três dimensões: presente, passado e futuro estão presentes no memorial 

eucarístico. “Fazei isto em memória de mim!” (1Cor 11,24) significa lembrar a morte salvadora 

de Cristo, viver esta salvação hoje e fortificado por ela, caminhar para parusia, a salvação 

eterna. A Eucaristia se torna, desse modo, um memorial vivo de um ato único e perfeito 

realizado uma vez por todas por Jesus no passado, mas que continua dinamicamente operante 

no presente com a promessa certa para o futuro. 

Atualizando o sacrifício de Cristo pela celebração da eucaristia, o sacerdote torna 

possível esta realidade. Ele atualiza o ato salvador de Cristo presente na eucaristia. Com isso, 

perpetua-se o único e perfeito sacrifício da cruz. Compreendida com base na noção de memorial 

judaico, a eucaristia cristã sai de um ritualismo pagão de multiplicação de sacrifícios, como 

acusava Lutero e bem observaram Oskar Skarsaune (2001, p. 438) e Martin Dreher (2006, p. 

47), apoiando-se no mentor da reforma protestante. Para Skarsaune, nos anos 250 d.C, com 

Hipólito e com Cipriano, o presidente da eucaristia tornou-se um sacerdote, que oferecia 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          137 

sacrifício igual ao sacerdote do Templo. O povo deixou de ser uma assembleia sacerdotal e, ao 

invés de participar do sacrifício, apenas o consumia. O velho Templo volta à cena e modifica o 

novo. É evidente que Skarsaune pega e, com razão, apenas uma dimensão do culto no velho 

Templo. Ele parece desconhecer a noção de memorial pascoal no judaísmo, exposto neste 

estudo. Esta noção judaica de memorial tira o culto eucarístico da repetição ineficaz de 

sacrifícios. 

Festa de Pentecostes  

Este tópico que tem como objetivo fazer uma leitura da festa cristã de Pentecostes, a 

partir do Pentecostes judaico, é baseado na obra de Jean Potin (1971). O autor faz um estudo 

minucioso da festa judaica de Pentecostes e, a partir dela, aborda a festa cristã de Pentecostes. 

O leitor verá que a ligação é visível e, sem ela, não se entenderia a festa cristã de Pentecostes. 

A festa de Pentecostes recebe vários nomes dados pela tradição judaica e pela Bíblia 

(POTIN, 1971, p. 118-119). Em Ex 23,16, ela é chamada de hag katsir (קצ'ר  festa da ,(חגֵ

colheita. Chamada de katsir, Pentecostes é vista como uma festa agrícola.  Em Nm 28,26, ela é 

apresentada como festa das premissas hag habikurim. Esse nome também liga a festa de 

Pentecostes ao universo da agricultura. Trata-se de uma festa agrícola, celebrada no final da 

colheita, ocasião em que os fiéis ofereciam a Deus os primeiros frutos das plantações, incluindo 

a lavoura do trigo.  Durante todo o período do Primeiro Testamento, Pentecostes conservou sua 

característica agrária. Trata-se de uma manifestação popular, ligada à peregrinação ao Templo. 

Os lavradores iam ao Templo, para oferecerem a Deus os primeiros frutos de seu trabalho (Ex 

34,22; 23,16).  

A tradição judaica identifica, ainda, a festa como hag atseret (ACHARD, 1974, p. 54) 

ou seja, festa do encerramento ou fechamento. Essa terminologia está ligada à experiência do 

povo diante do Sinai. O povo chega ao Sinai, no terceiro mês (Ex 19,1), após a saída do Egito. 

Isto significa que a caminhada do povo termina ao pé do Sinai, recebendo a Lei, antes de entrar 

na Terra Prometida. O evento pascal se conclui no monte Sinai com o dom da Lei e da Aliança. 

Neste sentido, Pentecostes é o coroamento da Páscoa, ou seja, seu fechamento.   

A festa tem assim vários nomes, no entanto, o termo mais utilizado para designar a festa 

de Pentecostes é hag shavuot. Ele aparece em Ex 34,22, Dt 16,10 e Nm 28,26. Shavua significa 

semana, Shavuot é o plural, ou seja, semanas. Este termo busca ligar a festa das semanas com 

a festa da Páscoa, pois contam-se sete semanas depois da Páscoa, para celebrar a festa de 

Pentecostes. Ela aparece como a conclusão da Páscoa, ou seja, seu fechamento.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          138 

O Judaísmo helenístico vai chamar a festa de Pentecostes 

de      ou seja, “o dia de Pentecostes”, o qual indica “a festa do 

quinquagésimo dia”, sendo este quinquagésimo dia, a multiplicação das sete semanas por sete 

dias, mais um dia que somam exatamente cinquenta dias após a Páscoa. O cristianismo assumiu 

o nome utilizado pela tradição helenística judaica de modo que a festa continuou no calendário 

cristão e é chamada de Pentecostes.   

Enfim, pode-se concluir, por meio desta diversidade de nomes, que a festa foi 

compreendida de vários modos: para uns, ela está ligada, antes de tudo, às atividades agrícolas 

de Israel; para outros, ela está ligada diretamente à Páscoa, como encerramento do período 

pascal e, como tal, ela faz referência, diretamente, aos eventos do Sinai, ou seja, à manifestação 

de Deus, através da qual, o povo recebe a Lei e a Aliança. Pentecostes confirma, então, a ação 

de Deus na Páscoa; nesse acontecimento, os hebreus se libertam da escravidão, no Egito, e em 

Pentecostes, no Sinai, esse mesmo povo faz uma aliança com Deus e recebe a Lei. 

Pentecostes como festa da Aliança e do dom da Torá 

Quem dá enfoque na festa de Pentecostes como festa da Aliança é comunidade essênica 

de Qumrã. Segundo os testemunhos do livro do Jubileu, a festa de Pentecostes era considerada 

como a mais importante para os essênios (DE VAUX, 2003, p. 530). Nesse dia, eles celebravam 

a entrada dos novos membros na comunidade e renovavam a Aliança com Deus (ACHARD, 

1974, p. 45). O documento 4Q Tohorot B do livro dos jubileus fala sobre a entrada dos novos 

membros pela Aliança que ocorria durante a festa das semanas (FLUSSER, 2002, p. 39-46). A 

importância dessa festa é a lembrança do dia em que Deus fez Aliança com o seu povo.  

Para os essênios, a festa da Aliança fora celebrada por Noé (Gn 9,8), depois pelos 

patriarcas Abraão, Isaque e Jacó e por Moisés. Os essênios situam a conclusão da Aliança com 

Moisés, no dia de Pentecostes. Mas seus contemporâneos esqueceram da festa. Por isso, quando 

Deus dá a Lei a Moisés, Deus ordena que se observe esta festa. A ordem veio sobre a tábua da 

Lei, que Moisés recebeu, e é por este motivo que esta festa é prescrita pela Torá. 

Pentecostes é, portanto, a comemoração da Aliança e, como tal, ela assegura sua 

permanência. Mas Pentecostes não é apenas uma lembrança do passado, esta festa exige, antes 

de tudo, um engajamento no presente. Ela é a festa da renovação das três Alianças: (a) Noética; 

(b) Abraâmica; (c) Mosaica. Pela celebração dessa festa, o povo renova, todos os anos, a 

Aliança com Deus e a assume, celebrando-a como o dia do seu nascimento. Assim, Pentecostes 

celebra o dia do nascimento do povo de Israel, que nasce com um engajamento. Isto acontece 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          139 

porque, em Pentecostes, ao pé do monte Sinai, Moisés recebe a Torá, e o povo promete fazer 

tudo o que o Senhor falou (Ex 24,7-8).  

 Se Pentecostes é celebrada como festa do dom da Aliança, ela é também vista como 

celebração do dom da Torá, pois não pode existir Aliança sem Lei. Assim, Rabi José Ben 

Shalaphtah, no ano 150 d.C. diz que no terceiro mês (sivan), no sexto dia, os dez mandamentos 

foram dados aos Israelitas, ou seja, para ele a Lei foi dada a Israel, exatamente no dia em que 

se celebra a festa de Pentecostes (ACHARD, 1974, p. 64-65).  

 Por volta do ano 250 d.C. Rabi Eleazar Ben Pedah afirma a mesma teoria, ou seja, 

Pentecostes é o dia em que a Lei foi dada ao povo de Israel (ACHARD, 1974, p. 64-65).  A 

partir do século II d.C., tornou-se normal ler, no dia da festa de Pentecostes, o texto de Ex 19, 

que fala do dom da Torá. Pouco a pouco, nos primeiros séculos da era cristã, as características 

agrárias da festa desapareceram, enquanto a ligação da festa com o dom da Aliança e da Torá, 

no Sinai, se sobressaia cada vez mais. Para o judeu, a Torá, no sentido estrito, é o Pentateuco, 

no sentido lato, abrange toda Escritura e, além disso, toda tradição oral. Em Pentecostes, Israel 

recebeu a Torá no seu sentido pleno, a escrita e a oral; as duas têm o mesmo peso e remontam 

a Moisés, no Monte Sinai. 

Sentidos teológico da festa de Pentecostes 

Como bem podemos constatar, a festa de Pentecostes passou, no decorrer da história, 

por várias evoluções. No início, era uma festa agrícola, depois, tornou-se festa do dom da 

Aliança e, por último, a festa do dom da Torá.  É, deveras, importante ressaltar que, em todas 

as situações, Pentecostes está ligado à festa da Páscoa. Como festa agrária, ela encerra o tempo 

da colheita da qual a Páscoa é a abertura. Abre-se e fecha-se o tempo da colheita, oferecendo 

os frutos do trabalho a Deus de quem provém todas as bênçãos; a colheita é um dom de Deus. 

Como evento da história da salvação, a festa de Pentecostes se liga mais ainda à festa 

da Páscoa. O Evento da Páscoa pede uma continuidade, senão, a libertação dos judeus ficaria 

sem justificação e terminaria num vazio. Por isso, poder-se-ia formular à seguinte questão: por 

que Deus fez o povo sair do Egito? Questionamento, aliás, feito pelo próprio povo durante a 

caminhada no deserto (Ex 15,24).  Entretanto, eles entenderam que a saída do Egito é apenas 

um primeiro passo da história da salvação.  

A Aliança e a Lei, que são celebradas em Pentecostes, constituem o coroamento da 

iniciativa de Deus. Se Deus tirou o povo do Egito, foi para fazer uma Aliança com ele e para 

lhe dar a Lei. O Deus de Israel não se vê só; ele se vê com, ou seja, Ele é Emanuel, Deus 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          140 

conosco. Selando uma Aliança, Ele mostra que está em busca de um povo, que na terra da 

escravidão era uma massa de párias, que Ele mesmo faz sair do Egito. Ele os torna, assim, seu 

povo (Dt 7,6). Pentecostes é, pois, o dia da criação do povo de Israel. Um povo que nasce por 

meio de uma Aliança firmada com Deus. 

Assim, na Páscoa o povo sai da servidão e, em Pentecostes, com a Aliança e com o dom 

da Torá, o povo passa a servir a Deus. Na Páscoa, o povo se liberta de Faraó e, em Pentecostes, 

o povo se torna povo de Deus através da Aliança e da Lei. O fim do evento pascal é o culto que 

Israel deve prestar a Deus (Ex 19,3-6). Existe, portanto, uma relação estreita entre Páscoa e 

Pentecostes judaicos e essa mesma ligação é preservada nas festas cristãs de Páscoa e 

Pentecostes. 

O texto do Pentecostes Cristão (At 1,1-15) à luz da festa judaica de Pentecostes (Ex 19)  

Como se acabou de apresentar, a festa judaica de Pentecostes, depois de atravessar um 

processo evolutivo, no decorrer da história, passou a ser celebrada como festa que lembra o 

dom da Aliança e o dom da Lei. A festa de Pentecostes está, pois, relacionada diretamente com 

os eventos do Monte Sinai (Ex 19), através dos quais Deus faz a Aliança com o povo e dá-lhe 

a sua Lei. Para o Judaísmo, esses eventos, ocorridos na montanha sagrada e celebrados em 

Pentecostes, marcam o verdadeiro início da história de Israel. O povo de Deus nasce com o dom 

da Aliança e do dom da Torá, no monte Sinai. Pode-se dizer, assim, que Pentecostes celebra o 

próprio nascimento do povo de Israel, como povo de Deus. O texto bíblico, que respalda essa 

tradição é Ex 19, que narra a teofania no monte Sinai, por meio da qual Deus propõe a Aliança 

e dá a Lei a Israel.  

A Igreja de Cristo tem consciência de ser o novo povo de Deus, coerdeira das promessas 

de Israel (Ef 2,19-20).  Sugere-se que a Igreja primitiva, para se autolegitimar como povo de 

Deus, diante de uma comunidade judaica viva em torno do segundo Templo e das sinagogas, 

se serviu das tradições judaicas de sua época sobre a teofania do Sinai, as quais ensinam que o 

povo judeu nasce no dia Pentecostes. 

A hipótese é de que Lucas, ao narrar, nos Atos dos Apóstolos, o nascimento da Igreja, 

no dia da festa judaica de Pentecostes, foi inspirado pelas tradições judaicas, que falam do 

nascimento do povo de Israel, no monte Sinai. Constata-se tal hipótese, fazendo uma 

comparação entre o texto dos At 2,1-15, que aborda o nascimento da Igreja em Pentecostes, no 

monte Sião em Jerusalém, com o texto de Ex 19, que de acordo com a tradição judaica, trata do 

nascimento de Israel, ao pé do monte Sinai, recebendo a aliança e a Lei. Comparando os 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          141 

referidos textos, percebe-se nitidamente a semelhança entre as duas tradições.  

 Passemos, pois à análise de At 2,1-15, relacionando-os com Ex 19.  Esta abordagem 

baseia-se na pesquisa de Potin (1971, p. 299-314) e visa a mostrar o paralelismo entre a 

manifestação do Espírito, em Jerusalém, que faz surgir a Igreja e a teofania do Sinai, em Ex 19 

a qual faz nascer o povo de Israel. Cada detalhe, situação e acontecimento no texto de At 2,1-

15 podem ser reveladores. Analisaremos aqui os seguintes detalhes do referido texto: o 

momento em que ocorre o evento de Pentecostes, o lugar da manifestação do Espírito, o 

barulho, a aglomeração dos povos, o falar em línguas e as línguas de fogo. 

a) O momento (At 2,1.15): Os Atos dos Apóstolos situam o evento, que é dom do Espírito, 

no quinquagésimo dia, quando termina o período de sete semanas, contadas após a festa 

de Páscoa, portanto, em Pentecostes judaico, dia em que os judeus celebravam a teofania 

do Sinai. At 2,15 fixa como hora, a terceira hora, portanto, na parte da manhã, o que 

coincide com a teofania do Sinai, que a Bíblia situa, ao levantar-se do dia (Ex 19,16). 

A coincidência temporal de dia e hora já indica que o que vai acontecer em Jerusalém 

se assemelha ao que aconteceu no Sinai, a manifestação de Deus, com o objetivo de 

criar um povo. Lucas quer ensinar que, nessa nova manifestação, o povo que será criado 

é aquele que professa a fé em Cristo, ou seja, a Igreja. 

b) O lugar (At 2,5): O evento se passa em Jerusalém, cidade edificada em cima do monte 

Moriá, onde adoraram os antigos pais. Nela, encontra-se a Shekhiná, a presença de Deus 

que, segundo o rei Salomão, habita o Templo para sempre (2Cr 5,14; 6,1-2). Na tradição 

judaica, Jerusalém sempre foi relacionada com o monte Sinai. O Sl 68,18 chega a dizer 

que o Sinai está agora no Santuário, ou seja, em Jerusalém: “Os carros de Deus são 

milhares de miríades; o Senhor está entre eles, e o Sinai está em Jerusalém...” Se para 

criar o povo de Israel, Deus se manifesta no monte Sinai, para criar um novo povo, Ele 

se apresenta no monte, em Jerusalém onde, doravante, está a Shekhiná, sua presença 

contínua. O dom do Espírito, como manifestação de Deus, não poderia ocorrer mais no 

Sinai, pelo fato de que Jerusalém se tornara o novo Sinai (Sl 68,18). É nesse monte que 

todo povo se encontra com Deus, ao menos três vezes ao ano (Dt 16,16). 

c) O barulho como o agitar de um vendaval impetuoso (At 2,2): Há dois tipos de barulhos, 

segundo o texto de Atos: um que é ouvido no interior da casa pelos doze, que estavam 

reunidos (At 2,2), e outro que foi percebido por todos os que se encontravam em 

Jerusalém (At 2,6). O barulho pode ser comparado com o da teofania do Sinai, barulho 

próprio da Revelação de Deus. O barulho e o vento, manifestações da natureza, lembram 

o barulho dos trovões e o tremor cósmico, representados pelo tremor da montanha, na 

teofania do Sinai (Ex 19,16-18). A palavra ruído, usada por Lucas, para designar barulho 

(At 2,2, ηχος) é utilizada na Septuaginta, para indicar a teofania do Sinai (Ex 19,16, 

ηχει) barulhos. Este termo no plural ηχει (barulhos) aparece mais de uma vez na 

Septuaginta em: Ex 19,16; Is 4,5; Sl 45,3, sempre no contexto de teofania. Lucas o 

utiliza para indicar a manifestação de Deus no dia de Pentecostes. Usando o mesmo 

vocábulo (barulho), o evangelista cria um paralelismo do evento de Jerusalém com o 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          142 

evento do Sinai, para indicar que os dois têm o mesmo objetivo, ou seja, a criação de 

um povo pelo dom da Lei e da Aliança.  

d) A aglomeração do povo (At 2,5): Os Atos dos Apóstolos se referem a uma grande 

aglomeração em Jerusalém, no dia de Pentecostes, povos de várias nações teriam 

presenciado o evento, porém, receberam a efusão do Espírito somente os que estavam 

na casa; o texto de Atos apresenta um número de 120 pessoas entre as quais Maria, a 

mãe de Jesus (At 1,15). Estas pessoas representam o novo Israel, isto é, a comunidade 

que vai aceitar a proposta do Espírito, lembrando a comunidade do deserto que, ao pé 

do Sinai, aceita a proposta de Deus apresentada por meio de Moisés. Em relação à 

apresentação da Lei aos povos pagãos, na teofania do Sinai, há duas posições na tradição 

judaica que são apresentadas por Potin (1971, p. 308): a) a primeira afirma que Deus 

vai propor a Lei a diferentes povos sobre uma montanha Santa (Targum de Dt 33,2), b) 

a segunda afirma que todos os povos vão ao Sinai, quando Deus propõe a Lei a Moisés. 

Eles vão justamente por causa do tremor cósmico; chegando ao Sinai, Deus propõe-lhes 

a Lei, mas eles a recusam, somente Israel aceita a Torá. Esta segunda posição é mais 

próxima da de Lucas; os povos vão para perto da casa, quando ouvem o barulho violento 

do vento. Todos escutam, mas não é dito que todos aceitam. Lucas dá a entender que 

somente o grupo do Cenáculo representa o novo Israel. É somente após a manifestação 

do Espírito, com o discurso de Pedro, que cerca de três mil pessoas são inseridas na 

Comunidade de Jerusalém, após receberem o batismo (At 2,37-41).  

e) O falar em línguas (At 2,4): O fenômeno das línguas é outro fator que aproxima o 

Pentecostes dos Atos dos Apóstolos ao Sinai. A tradição judaica afirma, a respeito da 

teofania do Sinai que, quando Deus propôs, no monte santo, as leis às nações, Ele teria 

falado várias línguas estrangeiras. Para o Targum, Dt 33,2, Deus teria falado três 

línguas. Para o Midrash desse mesmo texto, Ele teria falado quatro línguas, porém a 

posição mais difundida é a de que Deus teria falado 70 línguas (POTIN, 1971, p. 308). 

Ele teria falado, desse modo, as línguas de todas as nações, a fim de que todos 

compreendessem o que Ele estava propondo e não houvesse pretexto para não aceitar a 

Torá. Uma manifestação de Deus não tem fronteira, nem limites linguísticos: ela é 

acessível a todos os povos.  No Sinai, é Deus quem fala, mas Ele não prescinde dos 

homens: Ele transmite essa palavra aos profetas que, por sua vez, transmitem ao povo. 

Entre esses profetas, o primeiro a receber a palavra é Moisés, como confirma o Midrash: 

Moisés recebeu a Toráh no Sinai e a transmitiu a Josué; Josué a transmitiu aos 

anciãos e os Anciãos a transmitiram aos profetas. Os profetas a transmitiram 

aos homens da Grande Assembleia. Estes disseram três coisas: ‘sede 

ponderados no exercício da justiça; fazei muitos discípulos; levantai uma 

cerca em torno da Toráh. (SEFARIA, Mishnah Abot)  

Em Pentecostes, os discípulos são constituídos profetas por obra do Espírito Santo e são 

enviados a falar; no entanto, é preciso observar que o falar tem sua origem também em 

Deus, pois só depois da efusão do Espírito é que eles passam a falar, e falam em plena 

harmonia com o que receberam do Espírito, pois não se trata de um mero discurso 

humano (At 2,14-17). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          143 

f) As línguas de fogo: Lucas relata que, na manifestação do Espírito, apareceram línguas 

como de fogo, que se dividiam e pousavam sobre cada um dos apóstolos (At 2,3). O 

Rabi Iohanan, referindo-se à teofania do Sinai, explica também que, quando Deus falou 

ao povo, a voz de Deus saiu e dividiu-se em setenta (70) vozes, em setenta (70) línguas, 

para que todo o povo, que estava ao pé do monte, pudesse compreender a voz de Deus 

(POTIN, 1971, p. 308). A maior parte dos exegetas, quando fala das línguas de fogo, 

cita rabi Iohanan (POTIN, 1971, p. 309). No entanto, rabi Iohanan é posterior ao livro 

dos Atos. Lucas não poderia ter se inspirado na sua teoria. Sugere-se, por conta disso, 

que essa teoria desenvolvida por rabi Iohanan existia muito antes dele e ela poderia ter 

sido citada por Lucas sob forma de língua de fogo. Para Lucas, essas línguas de fogo 

simbolizavam a própria voz de Deus, ou seja, a palavra de Deus, que os apóstolos 

recebem e transmitem a todos os povos. E como trata-se da própria voz de Deus, todas 

as nações, no evento representadas, a compreendem (At 2,11). De acordo com a análise 

de At 2,1-15, pode-se atribuir ao Pentecostes cristão o mesmo sentido da festa judaica 

de Pentecostes. As duas tratam do nascimento do povo de Deus, por meio da 

manifestação de Deus que transmite sua Palavra e propõe sua Aliança. Resumindo, 

pode-se dizer que o Pentecostes Judaico e o Pentecostes Cristão celebram o nascimento 

do povo de Deus com o dom da Lei (revelação da Palavra) e dom da Aliança (aceitação 

da Palavra). As fortes semelhanças entre as duas festas, detectadas com base na 

comparação entre os textos de At 2,1-15 e Ex 19, não podem ser resultados de uma mera 

coincidência. Cremos que haveria apenas dois motivos para se ignorar essas 

semelhanças evidentes entre os dois textos. O primeiro seria a ingenuidade do estudioso, 

e ingenuidade deve ser entendida aqui como uma limitação na percepção do 

pesquisador, que pode desconhecer o universo judaico como meio e contexto do Novo 

Testamento e do próprio nascimento da Igreja. O segundo seria, simplesmente, a má 

vontade de um observador imbuído de preconceitos de ordem ideológica. 

A festa de yom kippur 

O nome da festa em hebraico é ~yrIPuKih ~Ay, (yom ha kippurim, que provém da raiz 

verbal rpK. Essa raiz dá ideia de cobrir, esconder ou apagar. Trata-se de cobrir os pecados. Yom 

ha Kippurim significa, pois, o dia das expiações. Mais tarde, com a evolução da festa, 

convencionou-se chamá-la no singular yom ha kippur. A festa de rPuKi ~Ay, yom kippur é, 

portanto, o dia em que Deus perdoa os pecados do povo. Esse dia é conhecido pelos judeus 

como o grande dia, os dias terríveis, dia do julgamento. Quem cria esse meio de aproximação 

é o próprio Deus. A festa de kippur é um meio dado a Israel de se reconciliar com Deus. Ela é 

vista como um dom de Deus. O jejum e os sacrifícios oferecidos são os meios de a comunidade 

responder à proposta de reconciliação feita por Deus. 

A festa aparece em Ex 30,1-10, e o texto fala do que se passa na Tenda da Reunião e 

refere-se ao rito de expiação dos pecados. Aarão, o sacerdote, faz a expiação com sangue pelos 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          144 

seus pecados e pelos pecados do povo, contudo, faz-se necessário observar a ordem das coisas. 

O primeiro a expiar os seus pecados é o próprio sacerdote. Depois é que ele vai atender às 

necessidades dos fiéis (Ex 30,10). 

Em Lv 16, define-se como essa festa deve ser realizada. O texto vai fazer uma descrição 

minuciosa de como se deve realizar o rito de expiação dos pecados. É perceptível a função 

fundamental  e central do  sumo-sacerdote no ritual da expiação dos pecados. Ele é a figura 

central por meio da qual tudo acontece, sem ele oficializando não há remissão dos pecados.  

A celebração de Kippur no período do segundo Templo 

A celebração de Kippur, no período do segundo Templo, era realizada de acordo com as 

orientações de Lv 16. A Mishná Yomá, capítulo1, apresenta informações detalhadas de como a 

festa era conduzida liturgicamente pelo sumo-sacerdote (SEFARIA, Misnhah Yoma). Ele era a 

figura central da cerimônia de Kippur; praticamente tudo passava por ele e era o único que 

podia oferecer sacrifícios nesse dia.  

Sete dias antes da festa, o sumo-sacerdote era separado de sua família. Ele ficava em uma 

sala, chamada sala dos conselheiros. Tal procedimento era necessário para evitar que ele 

contraísse qualquer impureza e ficasse inapto para presidir a cerimônia. O sumo-sacerdote 

deveria estudar o ritual da cerimônia de Kippur; ele era auxiliado por alguns dos anciãos do 

tribunal, que liam todo o ritual do dia e depois pediam que ele recitasse, a fim de estarem 

seguros de que o ritual seria executado de acordo com a tradição. O sumo-sacerdote não podia 

errar nenhum detalhe da celebração de Kippur. O ritual, tal qual apresenta Lv 16, é bastante 

complexo, todavia, o que era realizado no Templo era muito mais rico em detalhes litúrgicos. 

No dia da festa, o sumo-sacerdote tomava vários banhos de purificação. Ele se vestia 

por baixo com calção de linho, depois vestia uma túnica de linho branca por cima, cingida até 

a altura dos rins, e amarrava a cabeça com o turbante de linho branco; paramentado 

impecavelmente, ele iniciava os trabalhos, ainda de madrugada, com o pátio do Templo já 

repleto de fiéis.   

O primeiro sacrifício, que ele oferecia, era um novilho. Ele o oferecia, em primeiro lugar, 

pelos seus pecados e pelos pecados de sua casa. Antes de sacrificá-lo, o sumo-sacerdote pegava 

o novilho impunha a mão sobre sua cabeça, confessava primeiramente seus pecados e os de sua 

casa (Hb 9,7); em seguida, confessava o pecado de seu povo. Ele rezava por si mesmo, por sua 

casa, pelo povo e pelas nações. O sumo-sacerdote concluía a confissão dos pecados com uma 

oração, na qual pronunciava o nome de Deus. Acreditava-se que era, em virtude do nome de 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          145 

Deus, que o perdão dos pecados era consumado. E, assim, o sumo-sacerdote fazia a remissão 

de seu povo. 

Sentido teológico da festa de Kippur 

A festa de Kippur tem uma estreita ligação com a ideia de expiação de pecado, de 

arrependimento e de perdão (ACHARD, 1974, p. 100-104). O homem necessita da misericórdia 

de Deus, porque, por si só, ele não pode nada, por mais bondoso que ele seja, não está livre de 

pecar. O Sl 130,3 já expressa a realidade da fragilidade humana: “se olhardes as nossas faltas, 

quem haverá de subsistir”? Todo homem depende da misericórdia de Deus, por isso, há um dia 

exclusivo para Israel expiar suas faltas, usufruindo, assim, da misericórdia de Deus, esse dia é 

a festa de Yom Kippur. Nesse grande dia, o sumo- sacerdote é a figura central, ele se purifica, 

purifica sua casa, seu clero. Ele afasta o pecado e livra o santuário de suas impurezas. 

O sangue assume um papel central neste ritual de expiação. Segundo a tradição judaica, 

não há outra forma de se fazer a expiação que não seja pelo sangue (SEFARIA, Mishnah 

Yoma). como atestado também em Hb 9,22. Medibelle afirma que “a festa de Kippur é o triunfo 

do sangue. É da apresentação do sangue diante de Deus, que depende a purificação do Santuário 

e do Povo” (apud ACHARD, 1974, p. 115). O sangue é a fonte da vida, mas também Deus o 

deu como forma de expiar o pecado do povo. O objetivo do ritual de expiação é o 

restabelecimento das relações normais entre Deus e seu povo. As transgressões do fiel 

constituem um verdadeiro obstáculo para um bom relacionamento entre o povo e Deus. Elas 

despertam a cólera e a fúria de Deus, colocando em dúvida o futuro do homem de fé. O povo 

deve, então, se livrar de seus pecados e o meio mais viável é a celebração de Kippur. Essa festa 

é quase um sacramento que possibilita ao crente recomeçar sempre que tiver cometido faltas 

contra Deus.  

 A preocupação de apagar os pecados parece antiga, mas ganha força a partir das 

experiências dos exílios e da destruição do Templo. O povo vê a desgraça como consequência 

de seus próprios pecados. A noção de pecado é objetiva, é um mal que traz consequências 

imediatas.  O dia de Kippur convida Israel a um exame de consciência. Convida o povo a escutar 

a voz dos sacerdotes, dos profetas e dos sábios e reconciliar-se com os irmãos, e com Deus, que 

está sempre disposto a perdoar.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          146 

A festa de Kippur e a Carta aos Hebreus  

 Há uma estreita ligação entre a festa judaica de Kippur e a Carta aos Hebreus. Um 

estudioso dessa Epístola, obrigatoriamente, tem que conhecer a liturgia de Kippur; caso faça o 

contrário, sua pesquisa poderá ficar seriamente comprometida, pois, o autor dessa Carta se apoia 

no ritual litúrgico de Kippur, para explicar e fundamentar seu tema central que é o sacerdócio 

de Cristo. Em relação à estreita ligação entre a Carta aos Hebreus e a festa de Kippur, Jean 

Massonet (2016, p. 41-43) afirma que os temas debatidos na referida Epístola são puramente 

judaicos e são focados sobre o culto, o sacrifício no Templo e sobre o Santo dos Santos, 

principal local do Templo.  Quando se trata do tema principal que é o sacerdócio de Cristo, a 

referência é a festa de Kippur, portanto, sem o conhecimento do contexto dessa festa, a Carta 

aos Hebreus se torna indecifrável. 

Logo no início da Carta, o autor a aborda o tema principal: “Convinha, por isso, que em 

tudo se tornasse semelhante aos irmãos, para ser, em relação a Deus, Sumo-sacerdote 

misericordioso e fiel, para expiar assim os pecados do povo” (Hb 2,17).  Segundo Vanhoye 

(2002, p. 15-22), esse enunciado é uma grande novidade em relação ao Novo Testamento, onde 

Jesus nunca é apresentado como Sumo-sacerdote. A questão sobre sua identidade suscita várias 

hipóteses; Ele é chamado de Mestre, Rabi, (Mt 8,18, Lc18,18) alguém que conhece bem as 

Escrituras. Ele é visto como o profeta (Jo 1,43)) prometido a seu povo (Dt 18,15.18). Ele é 

reconhecido também como o Mashiah, o ungido, o Cristo (Lc 9,20); porém, jamais aparece 

como sumo-sacerdote e nem suas atividades são de sacerdote. Ele ensinava (Mc 1,21), curava 

(Mc 1,32), entretanto, nenhuma passagem dos Evangelhos cita Jesus, apresentando sacrifício 

ou oficiando no Templo. Segundo a Lei de Moisés, ele também não poderia ser sacerdote, pois 

não pertencia à família sacerdotal. Somente os da tribo de Levi podiam se tornar sacerdote (Nm 

3,1-7), e Jesus é da tribo de Judá (Hb 7,14).   

Todavia, em Hb 5, o autor de carta começa a justificar o sacerdócio de Jesus. Ele 

reconhece que ninguém pode usurpar o título de sacerdote, pois essa é uma missão designada 

por Deus tal qual aconteceu com Aarão: “Ninguém, pois, se atribua esta honra, se não o que foi 

chamado por Deus, como Aarão” (Hb 5,4). Se Jesus é sumo-sacerdote, ele deve ser de acordo 

com a Lei de Moisés. Jesus não poderia usurpar o título de sumo-sacerdote como fizeram os 

reis asmoneus e até hoje tem o sacerdócio negado pelos judeus. Desse modo, de acordo com a 

Carta aos Hebreus, Jesus se tornou sacerdote, designado por Deus, segundo a ordem de 

Melquisedec, tal qual afirma essa passagem: “Ele, porém a recebeu daquele que lhe disse: Tu 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          147 

és meu filho, hoje te gerei... Tu és sacerdote para sempre, segundo a ordem de Melquisedec” 

(Hb 5,5-6).  

Para Vanhoye, a Carta aos Hebreus, ao apresentar uma outra via de acesso ao 

sacerdócio, introduz uma outra inovação na literatura do Novo Testamento. Existem, portanto, 

dois modos de se tornar sacerdote para Carta aos Hebreus: um quando se é da tribo de Levi 

como Aarão e outro, por designação direta de Deus, segundo Melquisedec, sacerdote do Deus 

altíssimo. Segundo a Carta aos Hebreus, é precisamente nessa segunda categoria de sacerdócio, 

que Jesus se encaixa como Sumo-sacerdote (2002, p. 23-28). A segunda via, que é divina, é 

superior à primeira via humana. 

Gn 14,17-20 apresenta Melquisedec como sacerdote do Deus altíssimo. Em um ritual 

litúrgico, Ele abençoa Abraão, cobra-lhe o dízimo de tudo e depois desaparece repentinamente 

para nunca mais aparecer. Nenhuma outra passagem, nem antes e nem depois desse episódio 

fala de Melquisedec. Ele não está relacionado com Aarão, portanto, não é de família sacerdotal. 

O autor da Carta aos Hebreus dá a entender, então, que ele vem do céu só para abençoar Abraão, 

o pai das bênçãos. Explica, assim, a Carta aos Hebreus: “Este Melquisedec é, de fato, rei de 

Salém, sacerdote do Deus altíssimo... E seu nome significa, em primeiro lugar, Rei de justiça e 

depois Rei da paz. Sem pai, sem mãe, sem genealogia, nem princípio de dias, nem fim de vida, 

é assim que se assemelha ao Filho de Deus e permanece sacerdote eternamente” (Hb 7,1-3).  

De acordo com a Carta aos Hebreus, Melquisedec não tem pai, não tem mãe, nem 

começo de dias e nem fim.  Nenhuma criatura celeste ou terrestre tem essas características. 

Todas, ainda que não tenham fim, como é o caso dos anjos, tem início de dias, pois foram 

criados por Deus. Melquisedec não tem nem início e nem fim. Entendemos que só Deus é assim! 

Nesse sentido, Melquisedec, sacerdote do Deus altíssimo, é associado à figura do próprio Deus. 

E, neste caso, se justifica o fato de ele ter abençoado Abraão, o pai das bênçãos; ninguém na 

Bíblia teria autoridade para abençoá-lo. Melquisedec é, pois, identificado como igual a Deus e 

é, exatamente d’Ele, que Jesus, o Filho de Deus, herda o sacerdócio, que é superior ao de Levi.  

Se Jesus é sacerdote, Ele tem uma missão sacerdotal e deve como tal exercê-la. Lv 9,7 

define bem a missão do sumo-sacerdote. Ela consiste em oferecer sacrifício por seus próprios 

pecados e pelos pecados do povo. O Sacerdote se torna, assim, um mediador necessário, sempre 

presente na história de Israel. Ele teve seu apogeu no período do Templo, destacando, 

sobretudo, sua função durante a festa de Kippur, onde ele tinha a missão sublime de reaproximar 

os pecadores de Deus. Era, nessa solenidade, que o sacerdote exercia plenamente sua função. 

Uma multidão de fiéis se valia dele, para se livrar de suas faltas e reaproximar-se do SENHOR, 

que é Santo. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          148 

A missão de Jesus, enquanto o Sumo-sacerdote é exatamente a mesma do sacerdote 

levita: expiar o pecado do povo, reabilitar o homem pecador diante de Deus, ser uma ponte que 

liga o frágil fiel a Deus.  Contudo, Ele a realiza de modo perfeito, tornando-se, assim, superior 

ao sacerdote levita (Hb 7,24). No ministério de Jesus, sumo sacerdote, a festa de Kippur chega 

ao seu cumprimento pleno, realizando, de modo perfeito, a expiação dos pecados dos fiéis.  A 

perfeição se manifesta na forma de Jesus fazer a mediação entre o homem e Deus. Ela consiste 

em vários aspectos ligados ao - perfil e à ação sacerdotal de Jesus enquanto mediador entre 

Deus e o homem. Assim, Hb 7,26-28 mostra as qualidades do mediador Jesus, que tornam a 

sua mediação perfeita. Jesus é um sumo-sacerdote Santo, inocente, imaculado, separado 

realmente dos pecadores e não apenas ritualmente.  

O sacerdote levita, por mais que se separe ritualmente na véspera de Kippur, 

humanamente, continua igual aos demais fiéis, sujeito ao pecado, ao passo que Jesus é separado 

pelo fato de não pecar em nenhuma circunstância (Hb 7,26). Com essas qualidades, ele não 

passa pelo constrangimento de oferecer sacrifícios a cada dia; primeiramente por seus próprios 

pecados, depois pelos pecados do povo (Hb 7,27). O fato de o levita oferecer sacrifícios pelos 

seus próprios pecados revela sua fragilidade enquanto mediador, como diz a Carta aos Hebreus: 

“ele (o sumo sacerdote) está cercado de fraqueza” (Hb 5,2).  Se ele está cercado de fraqueza, 

não pode fazer uma mediação perfeita entre Deus e o homem, pois ele mesmo está longe de 

Deus.  Aquele que faz a mediação deve estar próximo de Deus. O pecado afasta o homem de 

Deus. Como um pecador afastado de Deus pode fazer uma boa mediação de reaproximar os 

homens de Deus, se ele mesmo se encontra distante? A mediação do sumo-sacerdote, perto da 

mediação de Cristo, torna-se, assim, paliativa, funcionou enquanto não havia aquela que é 

perfeita e que é realizada por Jesus como sumo-sacerdote segundo a ordem de Melquisedec (cf. 

Hb 7,15-19). 

Em Hb 9,11-12, essa superioridade do sacerdócio de Cristo, em relação aos levitas é 

evidenciada em decorrência do Templo, onde, Jesus, como sumo-sacerdote, atua; Jesus entrou 

nos céus para interceder pelos homens (Hb 9,11). Quando Salomão inaugurou o Templo, lançou 

um questionamento, que se manteve na cabeça de muitos fiéis, desde seu tempo até os dias de 

hoje. Salomão questiona se, de fato, Deus habitaria em uma casa feita por si próprio, pois os 

céus dos céus não o poderiam conter, como Deus poderia ser contido em um Templo (1Rs 8,27). 

Se Salomão, que construiu o Tempo, tem dúvidas com relação à presença de Deus no mesmo, 

Estevão afirma categoricamente que o Altíssimo não habita em obras de mãos humanas (At 

7,48). Se Ele não habita no Templo, a mediação aí feita está comprometida, uma vez que o 

encontro com Ele não é perfeito, mas é realizado de modo sacramental, podendo ou não alcançá- 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          149 

lo.  Tal dúvida não existe em relação à mediação feita por Jesus; para o autor da Carta aos 

Hebreus, Ele entra na verdadeira Tenda, que não é feita por mãos humanas, ou seja, Ele adentra 

aos céus e tem o real encontro com Deus, podendo interceder, diante de Deus, pelos pecadores 

(9,11). A mediação, nesse caso, é perfeita, pois não há dúvida de que o encontro com Deus 

tenha ocorrido.  

Além disso, a expiação dos pecados operada por Jesus se torna mais perfeita também, 

em virtude do sacrifício; não se trata mais de entrar em santuários de barros com sangue de 

bode ou de touros, Cristo, sacerdote perfeito, entra nos céus com seu próprio sangue, 

oferecendo-se a si mesmo como vítima de expiação pelos pecados de todos, obtendo, assim, 

uma redenção eterna (Hb 9,12-13). 

No artigo, Le Christ, Prêtre–Roi cause de Salut eternel (FORNASIER; GONZAGA, 

2022, p. 27-29), evidenciam outro aspecto do mediador Cristo, sacerdote e rei, a partir de Hb 

10,1-18, que torna a mediação de Cristo ainda mais superior à mediação levita. Segundo eles, 

a mediação de Cristo, sacerdote, não é pontual, mas gera um efeito contínuo no pecador, uma 

vez que Jesus, sacerdote, segundo a ordem de Melquisedec, age com o Espírito Santo, o qual 

não cessa de enviar em prol dos pecadores, para que eles sejam santificados, constantemente; 

assim, se o homem pecar, afastando-se de Deus, o Espírito o reconduz até o Altíssimo.    

Conclusão 

Neste estudo, procuramos evidenciar a influência das celebrações bíblico-judaicas nos 

Escritos Neotestamentários, bem como na nossa liturgia cristã. Foram apresentadas três festas 

bíblicas, que fazem parte do calendário litúrgico judaico: Páscoa, Pentecostes e Kippur. Com 

base na teologia bíblico-judaica dessas festas, abordamos e buscamos esclarecer várias 

passagens do Novo Testamento apresentadas neste estudo. O objetivo foi mostrar a importância 

do conhecimento das Escrituras e da Tradição judaica, para a compreensão do Novo Testamento 

e de certas nuances de nossa liturgia.   

Sem o conhecimento das Escrituras e da Tradição judaica todos os textos, aqui 

apresentados, bem como as festas cristãs da Páscoa e Pentecostes, também aqui mencionadas, 

se tornariam indecifráveis. Desse modo, as Escrituras e a própria Tradição judaica constituem 

um verdadeiro vínculo entre o cristianismo e o judaísmo (MIRANDA, 2018, p. 165-173). Para 

melhor conhecimento do Novo Testamento e de certos aspectos da liturgia cristã, não se podem 

prescindir das Escrituras e nem de certas Tradições judaicas, como, por exemplo, das festas 

religiosas. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          150 

Nesse sentido, conclui-se este estudo, fazendo referência à famosa frase de Santo 

Agostinho: “o Novo Testamento se esconde no Antigo, e o Antigo se revela no Novo” (DV, 

16).  Esse pensamento de Agostinho atesta que os dois Testamentos se interligam, porém, cada 

um é único em sua própria ordem. Portanto, quando se aborda o Antigo Testamento, ligando-o 

ao seu contexto e à Tradição judaica, ele se revela mais ainda no Novo Testamento, 

esclarecendo dele, a mensagem. Foi o que se mostrou neste estudo das festas judaicas, com base 

nas Escrituras contextualizadas. 

Referências Bibliográficas 

ACHARD, Robert Martin. Essai biblique sur Les fêtes d’Israël. Paris: Labor et Fides, 1974 

AVRIL, Anne Catherine, DE LA MAISONNEUVE, Dominique. As Festas Judaicas. São 

Paulo: Paulus,2005. 

Bibleworks, Versão 10. Norfolk, VA: Bibleworks, LLC, 2018. Software. 

CONCORDÂNCIA BÍBLICA. São Paulo: SBB, 2011. 

DAHLER, Etienne. Festas e Símbolos. São Paulo: Aparecida, 2002.  

DEVILLERS, Luc.  A saga de Siloé, Jesus e a festa das Tendas. São Paulo: Paulinas, 2007.  

DE VAUX, Roland. Instituições de Israel no Antigo Testamento. São Paulo: Editora 

Teológica, 2003.  

DREHER, Martin. A crise e renovação da Igreja no período da reforma. São Leopoldo: 

Sinodal, 2006   

ELLIGER, K.; RUDOLPH, W. (Eds.). Biblia Hebraica Stuttgartensia. 5. ed. Stuttgart: 

Deutsche Bibelgesellschaft, 1997. 

FLUSSER, David. La secte de la mer morte. L´histoire spirituelle et les manuscrits. Paris: 

Desclés de Brouwer, 2002. 

FORNASIER, R. C.; GONZAGA, W. Le Christ, Prêtre-Roi, cause du salut éternel selon 

Hb 10,1-18. Pesquisas em Humanismo Solidário, Salvador, v. 2, n. 1, p. 5-32, jan./jun. 2022. 

ISSN 2764-3727 

HESCHEL, Abraham Joshua. O Schabat. Seu significado para o homem moderno. São 

Paulo: Perspectiva, 2017. 

JOSEFO, Flavio. História dos Hebreus. De Abraão à queda de Jerusalém. Obra Completa. Rio 

de Janeiro: Casa Publicadora Assembleias de Deus, 1990. 

LENHARDT, Pierre; COLLIN, Matthieu. Evangelho e tradição de Israel. São Paulo: 

Paulus, 1994. 

MANNS, Frederic. Le Symbole Eau-Esprit dans le judaïsme ancien. Jerusalém: Franciscan 

printing press, 1983. 

MASSONNET, Jean. L´epître aux Hébreux. Paris: Les editions du Cerf, 2016.  

MIRANDA, Manoel. As relações entre judeus e cristãos a partir do Evangelho Segundo 

João. São Paulo: Fons Sapientiae; CCDEJ, 2018.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a08 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 123-151, jul/dez 2025          151 

MIRANDA, Manoel; RAMOS, Marivan Soares. O ciclo das festas bíblicas na Escritura e 

na Tradição Judaico-Cristãs. São Paulo: CCDEJ-Fons Sapientiae, 2021. 

NESTLE-ALAND (eds.), Novum Testamentum Graece. Ed. XXVIII. Stuttgart: Deutsche 

Bibelgesellschaft, 2012. 

POTIN, Jean.  La fête Juive de Pentecôte. Paris: Les éditions du Cerf, 1971. 

RAHLFS, A.; HANHART, R. (eds.). Septuaginta. Editio Altera. Stuttgart: Deutsche 

Bibelgesellschaft. 2006. 

RAMOS, Marivan Soares. Por trás das Escrituras. Uma introdução a exegese judaico-cristã. 

São Paulo: Fons Sapientiae; CCDEJ, 2019. 

SEFARIA. Mishnah. Disponível em: < https://www.sefaria.org/texts/Mishnah>. Acesso em 

20 fev 2025. 

SKARSAUNE, Oskar E. À Sombra do Templo. São Paulo: Editora Vida, 2001. 

VANHOYE, Albert. La Lettre aux Hébreux, Jesus-Christ, Mediateur d´une Nouvelle 

Alliance. Paris: Desclés, 2002.   

WEBER, R.; GRYSON, R. (eds.). Biblia Sacra Vulgata. Iuxta Vulgatam Versionem. Editio 

Quinta. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2007. 

 

 


