
Os 60 anos da Declaração Nostra Aetate: fundamentos e caminhos 

 

The 60th anniversary of the Declaration Nostra Aetate: foundations and 

paths 

 

José Antônio BOARETO, possui bacharelado em Filosofia e Teologia pela PUC-Campinas, 

mestrado e doutorado em Ciências da Religião pela PUC-SP, pós-doutorado em Teologia pela 

Universidade Católica Portuguesa. Docente da PUC-Campinas; docente extensionista e 

membro do Observatório Puc-Campinas; Pesquisador colaborador do Centro de Investigação 

em Teologia e Estudos de Religião, da Universidade Católica Portuguesa (Lisboa); Membro 

do grupo do GREDIRE (Grupo de Reflexão para o Ecumenismo e Diálogo inter-religioso da 

CNBB). 

 

Resumo 

A declaração "Nostra Aetate" sobre a relação da Igreja Católica e as religiões não-cristãs comemora 60 

anos. Apresentar os seus aspectos histórico-teológicos, teológico-pastorais e aspectos práticos de 

inserção social são fundamentais para compreender os desafios que se colocam ao diálogo inter-

religioso ao propor uma aproximação maior em conhecer o universo religioso de cada religião e 

trabalhar juntos pelo bem comum. As atividades realizadas pela Dimensão para o Ecumenismo e 

Diálogo inter-religioso da Diocese de Bragança Paulista, como também junto ao Grupo Inter-religioso 

de Bragança Paulista, têm demonstrado que se faz necessário aprofundar uma espiritualidade sensível-

libertadora que favoreça uma compreensão sobre a necessidade de articular as iniciativas a partir de 

uma consciência do valor da dignidade humana e do bem comum, do direito humano à liberdade 

religiosa, mas considerando o combate contra a intolerância religiosa, reconhecer o necessário acento a 

ser feito a discussão em torno do racismo religioso, pois o preconceito e a discriminação às religiões de 

matriz africana, em nosso contexto brasileiro, reforça a desigualdade social que antes é racial. 

 

Palavras-chave: Catolicismo. Diálogo inter-religioso. Espiritualidade. Intolerância religiosa. 

Racismo religioso. 

 

Abstract 

The declaration "Nostra Aetate" on the relationship between the Catholic Church and non-Christian 

religions commemorates 60 years. Presenting its historical-theological, theological-pastoral, and 

practical aspects of social insertion are fundamental to understanding the challenges that arise in inter-

religious dialogue when proposing a greater approach to understanding the religious universe of each 

religion and working together for the common good. The activities carried out by the Ecumenism and 

Inter-religious Dialogue Dimension of the Diocese of Bragança Paulista, as well as the Inter-religious 

Group of Bragança Paulista, have shown that it is necessary to deepen a sensitive-liberating spirituality 

that favors an understanding of the need to articulate initiatives based on an awareness of the value of 

 
 O presente artigo resulta da Conferência apresentada em 14 de outubro de 2025, durante o Ato Acadêmico em 

celebração ao 60º aniversário da Declaração Nostra Aetate, realizado na Faculdade de Teologia Nossa Senhora 

da Assunção (PUC-SP), localizada na Av. Nazaré, 993, Ipiranga, São Paulo. 
 E-mail: joseboareto@puc-campinas.edu.br 



human dignity and the common good, of the human right to religious freedom, but considering the fight 

against religious intolerance, recognizing the necessary emphasis to be placed on the discussion around 

religious racism, since prejudice and discrimination against religions of African origin, in our Brazilian 

context, reinforces social inequality that is previously racial 

Keywords: Catholicism. Inter-religious dialogue. Spirituality. Religious intolerance. Religious 

racismo. 

  

 Introdução 

 

Na intenção de oferecer uma leitura que possibilite refletir acerca dos fundamentos e 

caminhos da Declaração conciliar Nostra Aetate que faz 60 anos, propomos apresentar tais 

perspectivas, a partir de alguns aspectos, a saber: 1) o aspecto histórico-teológico; 2) o aspecto 

teológico-pastoral e 3) aspectos práticos de ações inter-religiosas.  

Entendemos que os fundamentos ajudam-nos a compreender o significado profundo do 

aggionarmento realizado pela Igreja Católica através do Concílio Vaticano II em nosso tempo 

por meio do diálogo assumido como “espírito conciliar” na relação com o mundo, em 

particular, com as outras igrejas cristãs e as religiões não-cristãs.  

Compreendemos ainda que não podemos desconsiderar uma leitura dos aspectos 

práticos de ações inter-religiosas, sobretudo em nosso contexto latino-americano e brasileiro, 

sem considerar a importância que os movimentos ecumênicos e inter-religiosos têm para a 

consolidação de inúmeras experiências e o fortalecimento de redes sociais de apoio solidário a 

tantas iniciativas que favorecem o desenvolvimento humano integral, o bem comum, no que 

tange ao exercício de garante de direitos humanos fundamentais, entre eles, o da liberdade 

religiosa e de crença.  

Olhando para a experiência do grupo inter-religioso de Bragança Paulista, propomos 

apresentar alguns aspectos práticos de ações inter-religiosas que vêm sendo desenvolvidas no 

espaço geográfico que comporta o território da Diocese de Bragança Paulista. Com o intuito 

apenas de partilhar experiências, pretendemos apenas informar algumas iniciativas que estão 

sendo realizadas e que nasceram da convivência inter-religiosa enquanto buscamos promover 

entre nós uma cultura de paz.  

 

O aspecto histórico-teológico 

 

 A Declaração “Nostra Aetate” foi promulgada no dia 28 de outubro de 1965. Ela 

expressa o aggionarmento da Igreja “nostra aetate”. A inclusão do diálogo entre a Igreja e as 



demais religiões na pauta do Concílio Vaticano II teve como motivador São João XXIII. 

Quando era arcebispo, Dom Roncalli, havia agido para proteger as vítimas de perseguição. Em 

13 de junho de 1960, ele se reuniu com Jules Isaac (1877-1963), historiador judeu-cristão, e 

entregou um memorando que apelava à Igreja para que reconhecesse a influência da teologia 

cristã sobre o antissemitismo. O Papa encarregou o Cardeal Augustin Bea (1881-1968) da 

supervisão de uma escrita atual sobre o assunto (GRÜMME, 2013).  

 É criado o Secretariado para a Promoção da Unidade dos Cristãos na etapa preparatória 

do Concílio com a missão de contatar outras igrejas cristãs e convidá-las como observadores 

do Concílio. Em outubro de 1962, esse secretariado é elevado pelo Papa ao status de Comissão 

Conciliar, assumindo o papel de redigir ou participar da redação de quatro textos, dos quais, a 

Nostra Aetate (GRÜMME, 2013). 

 Os textos conciliares são o resultado de um elaborado processo de interlocução, 

argumentação e debates, que começa com a elaboração de “esquemas” apresentados como 

“relatórios”. E também devido às posições dos participantes. Em fevereiro de 1961 foi levado 

à assembleia do secretariado geral o esquema “Quaestiones de Iudaeis” (Perguntas sobre os 

judeus). O documento foi construído considerando a identificação dos problemas teológicos 

principais, resumidos em esboços específicos, relativamente curtos, que estimulavam reflexões 

sistemáticas sobre os princípios dogmáticos e as implicações morais e litúrgicas. Os 

participantes pediram um estudo adicional de alguns temas abordados, e o processo seguiu 

entre idas e vindas naquele ano. (GRÜMME, 2013).  

 Em paralelo, na época, porta-vozes do secretariado contataram discretamente judeus 

para opinar sobre a redação. Foram contatados membros do Comitê Judaico Americano, do 

Congresso Judaico Mundial, presidido por Nahun Goldmann (1895-1982) e o Bnai Brit 

Internacional, por meio de Labei A. Katz (1918-1975). E ainda cientistas da religião. No final 

de 1961, ajustado, o documento recebeu o nome final de “Decretum de iudaeis” (Decreto sobre 

os judeus) e foi aprovado pela assembleia geral do secretariado. Na versão final do texto já 

estavam as quatro afirmações que, mais tarde, seriam cruciais nas discussões conciliares 

(GRÜMME, 2013). 

 Quatro princípios: 

1) Reconhecimento das raízes da Igreja no Judaísmo: “A Igreja é a nova criação em 

Cristo”, é a continuação espiritual do povo com quem, na misericórdia e 

condescendência da graça, Deus fez a Antiga Aliança”; 



2) Rejeição a ideia de que o povo de Israel teria sido “banido por Deus” por sua 

“responsabilidade coletiva” na morte de Jesus. Seria “injusto” chamar este povo de 

“amaldiçoado”, posto que é muito amado por Deus conforme as promessas feitas a ele; 

3) A esperança de reconciliação na visão de uma futura união da Igreja com o povo judeu; 

e, 

4) Condenação ao antissemitismo, rejeitado, com as seguintes palavras: “Bem como a 

Igreja, semelhante de uma mãe, condena mais severamente injustiças cometidas contra 

pessoas inocentes em todos os lugares, ela levanta sua voz em protesto clamoroso 

contra todas as injustiças cometidas contra os judeus, seja no passado ou no nosso 

tempo. Quem despreza ou persegue este povo prejudica a Igreja Católica” (GRÜMME, 

2013). 

 Em maio de 1962, o Decreto dos Judeus é apresentado à instância superior e foi negada 

pelo presidente da comissão central, Amleto Giovanni Cicognani (1883-1973). Especulou-se 

que haviam turbulências políticas do chamado caso "Wardi", pois, Chaim Wardi, havia sido 

escolhido como funcionário do ministério para questões religiosas do Estado de Israel. 

Algumas organizações judaicas e alguns governos árabes suspeitaram de uma posição pró-

Israel por parte do Concílio (GRÜMME, 2013). 

 Augustin Bea produz um artigo sobre a questão do "assassinato de Cristo pelos judeus" 

- negando a responsabilidade do povo judeu na morte de Jesus, refutando a ideia de condenação 

coletiva e João XXIII ao receber o relatório, divulga uma carta aberta aos padres conciliares 

recomendando a inclusão da reconciliação com os judeus. Em setembro de 1963, São Paulo 

VI, segue o direcionamento de João XXIII. e acrescenta mais um argumento na construção da 

ponte entre a Igreja e as religiões não-cristãs. Interessante reconhecer que ela afirma "E a Igreja 

olha", e "vê essas outras religiões"; e ainda diz: "para lhes recordar por tudo o que têm de 

verdadeiro, e de bom e de humano. ela tem o merecido apreço". Com estas palavras ele 

demonstrava que a questão inter-religiosa ia além da relação Igreja e Judaísmo. (GRÜMME, 

2013). 

 As questões políticas e doutrinais atravessam a segunda sessão do Concílio. São Paulo 

VI reconhece que o Oriente Médio vivia um período histórico crítico. Antes de iniciar a III 

Sessão do Concílio, viaja a Terra Santa e não se pronuncia sobre o Estado de Israel, nem mesmo 

faz menção alguma a Pio XII, mas dialoga com judeus e árabes. Na Basílica da Natividade fala 

em "religiões monoteístas" abarcando as três religiões do Livro. Depois, por ocasião da Páscoa 

de 1964, referiu-se à existência de "um raio de sol" em todas as religiões, que embora superado 



pelo brilho da sabedoria cristã, deveria ser reconhecido pelos católicos como valiosos 

(GRÜMME, 2013). 

 Em 1964 cria o Secretariado para os Não-cristãos, presidido pelo Cardeal Paolo Marella 

(1895-1984). Em 06 de agosto de 1964 com sua encíclica "Ecclesiam Suam" usou a metáfora 

de três círculos concêntricos que se relacionam em diferentes graus de proximidade com a 

Igreja Católica, situada no centro da imagem (1. Humanidade, Mundo; 2; Religiões: "crentes 

em Deus" e 3. Cristãos de outras igrejas cristãs: "irmãos separados"). No contexto destes 

acontecimentos, a postura de Paulo VI era de respeito e coragem. O Papa foi procurado pelo 

presidente egípcio Gamal Abdel Nasser (1918-1970) que fez ameaças sobre riscos aos católicos 

caso houvesse um documento em favor do Judaísmo. (GRÜMME, 2013). 

 O esquema chamado de "De catholicurum habitudine ad non christianos et maxime ad 

iuadeos" (Sobre o hábito dos católicos para com os não-cristãos e especialmente para com os 

judeus) foi apreciado de fatores positivos, não somente aos judeus, mas também aos 

muçulmanos e as outras partes da humanidade, fazendo com que a Igreja considerasse os 

pontos de vista e doutrinas de outros povos, que apesar de divergirem da Igreja, representam 

"o raio daquela verdade que ilumina cada pessoa que nasce neste mundo" (GRÜMME, 2013). 

 A votação francamente favorável do documento não foi suficiente para a sua aprovação 

na terceira fase final da terceira sessão conciliar. E então, mesmo sofrendo ameaças de forças 

"regressistas", uma nova versão do esquema, agora, intitulado, "Declaratio de Ecclesiae 

habitudine ad religiones non-christianas" (Declaração sobre a atitude da Igreja em relação às 

religiões não cristãs) é apresentada e debatida em outubro de 1965. Todas as passagens foram 

aprovadas por uma maioria significativa. O que se confirmou na décima votação, em que mais 

de 96% dos padres conciliares (2221, contra 88 votos negativos e 9 nulos) demonstraram sua 

concordância com o grupo de trabalho. E no dia 28 de outubro, São Paulo VI, promulgou a 

Declaratio de Ecclesiae habitudine ad religiones Non-Christianas Nostra Aetate (Declaração 

sobre a atitude da Igreja em relação às religiões não-cristãs Nostra Aetate) (GRÜMME, 2013). 

 

Aspectos teológico-pastorais 

 

 Considerando o contexto histórico e teológico que culminou com a promulgação da 

Declaração Nostra Aetate, podemos inferir, observando em alguns números que aquilo que fora 

discutido durante o processo conciliar evidencia-se como dimensão eclesiológica enquanto 

compreende-se a construção do diálogo como “espírito conciliar” e que perpassa toda a 

declaração. Segundo o cientista da religião, Frank Usarski, com a Declaração “Nostra Aetate” 



ocorre uma transição do pensamento teológico em relação às demais religiões não cristãs para 

chegar à superação da posição exclusivista formada no século III como respostas a ameaças de 

desintegração da comunidade cristã primitiva pelo lema extra ecclesiam nulla salus 

(OLIVEIRA, 2018).  

 O apelo assumido pelo Concílio Vaticano II sob o termo aggionarmento buscou superar 

o descompasso entre a Igreja Católica e o mundo moderno. Tal compromisso se refletiu, 

também, em uma mudança de postura, inicialmente em relação ao Judaísmo; logo, ela abraçaria 

outras religiões. Neste sentido, podemos observar na própria Declaração tal posição assumida 

pela Igreja em relação a sua atitude com as religiões não-cristãs: “Hoje o gênero humano se 

torna cada vez mais unido, e aumentam as relações entre os vários povos, a Igreja considera 

mais atentamente qual sua relação com religiões não-cristãs” (SÃO PAULO VI, 1965).  

 Outra afirmação importante diz respeito à fundamentação antropológico-teológica que 

subjaz sobre a pessoa humana a partir de sua característica dual de relações enquanto pessoa e 

vive em comunidade na sociedade: “Com efeito, os homens constituem todos uma só 

comunidade, todos têm a mesma origem, pois foi Deus quem os fez habitar em toda a terra o 

inteiro gênero humano; tem também todos um só fim último, Deus, que a todos estende a sua 

providência, seus testemunhos de bondade e seus desígnios de salvação até que os eleitos se 

reúnam na cidade santa, iluminada pela glória de Deus e onde todos os povos caminharão na 

sua luz” (SÃO PAULO VI, 1965). 

 Outra posição importante que é um desdobramento da afirmação de que todos os 

homens possuem a mesma origem e o mesmo fim último, e de que Deus estende a sua 

providência, seus desígnios de salvação, ou seja, Deus tem seus próprios caminhos para chamar 

o ser humano à comunhão com Ele que também pode ser compreendido a partir do 

entendimento que a Igreja considera verdadeiramente o que há de bom e justo, verdadeiro em 

cada religião, pois nelas brilha “um raio da verdade que ilumina todos os homens” Ainda, em 

relação ao que seja o “caminhar na luz”, afirma: “Não podemos, porém, invocar Deus como 

Pai comum de todos, se nos recusamos a tratar como irmãos alguns homens, criados à sua 

imagem. De tal maneira estão ligadas a relação do homem a Deus Pai e a sua relação aos outros 

homens seus irmãos, que a Escritura afirma: “quem não ama, não conhece a Deus” (1 Jo 4, 8). 

Carece, portanto, de fundamento toda a teoria ou modo de proceder que introduza entre homem 

e homem ou entre povo e povo qualquer discriminação quanto à dignidade humana e aos 

direitos que dela derivam” (SÃO PAULO VI, 1965). 

 Após uma conscientização acerca da dignidade humana e consequentemente do direito 

humano fundamental da liberdade religiosa, neste exercício de aproximação à modernidade por 



meio do aggionarmento propõe o que deve ser a “espiritualidade cristã” diante do “pluralismo 

religioso”, isto é, a missão da Igreja é anunciar Cristo “Caminho, Verdade e Vida”, por isso, 

com prudência e caridade, pelo diálogo e colaboração, dando testemunho de fé e vida cristã, 

reconheçam, conservem e promovam os bens espirituais e morais e os valores socioculturais 

que entre eles se encontram: “A Igreja reprova, por isso, como contrária ao espírito de Cristo, 

toda e qualquer discriminação ou violência praticada por  motivos de raça ou cor, condição ou 

religião. Consequentemente, o sagrado Concílio, segundo os exemplos dos santos Apóstolos 

Pedro e Paulo, pede ardentemente aos cristãos “que observando uma boa conduta no meio dos 

homens” (1 Ped 2,12) se possível, tenham paz com todos os homens, quanto deles depende, de 

modo que sejam na verdade filhos do Pai que está céus (SÃO PAULO VI, 1965). 

 

Aspectos práticos de ações inter-religiosas 

 

 Reconhecemos que seria necessário um estudo mais amplo e aprofundado dos 

documentos do Magistério e das perspectivas teológicas que temos utilizado como “teoria” 

para articular a “prática” que tem levado às “ações inter-religiosas”, sobretudo, em relação aos 

documentos da Conferência Episcopal Latino-americana e do Caribe e a própria teologia 

latino-americana. Entretanto, é possível fazer algumas considerações acerca de algumas 

“ideias-chaves” e relacioná-las com as atividades desenvolvidas a partir da Declaração “Nostra 

Aetate”.  

 Primeiramente, elaboramos um esquema a partir de três “ideias-chaves”, assim, 

consideradas por nós, a saber: a) conhecer o universo religioso do outro; b) rezar ou orar juntos 

e c) trabalhar em prol do bem comum. E também assumimos como perspectiva de 

“espiritualidade cristã” o que afirma a própria Declaração: ‘(...) contrária ao espírito de Cristo, 

toda e qualquer discriminação ou violência praticada por motivos de raça ou cor, condição ou 

religião” (SÃO PAULO VI, 1965). 

 Assim, as iniciativas foram surgindo a partir de um discernimento que fazíamos 

constantemente a partir da perspectiva apontada pela própria Declaração, a saber: “Não se pode 

invocar a Deus como Pai se recusamos a tratar algumas pessoas como irmãos” (SÃO PAULO 

VI, 1965). A partir desta “reflexão” começamos articular as “ações”. E assim, além do Dia 

Nacional de Ação de Graças (celebração inter-religiosa) que já ocorria em Bragança Paulista, 

iniciamos outras atividades, isto no ano de 2017, pois iniciamos na assessoria no ano de 2016. 

 Em 2017, a comissão para o Ecumenismo e Diálogo inter-religioso da Diocese de 

Bragança Paulista participa da lavagem das escadarias da Igreja Bom Jesus da Paradinha. A 



partir deste ano, as lideranças de religião matriz africana e islâmica de Franco da Rocha iniciam 

sua participação junto ao grupo inter-religioso de Bragança Paulista. A presença das lideranças 

inter-religiosas não só na organização dos eventos, mas na configuração de um grupo que 

articula iniciativas fizeram com que a convivência entre os líderes aumentasse.  

 Além das atividades previstas, o “Dia Nacional” e a “Lavagem da Paradinha”, 

iniciamos a participação em universidades e escolas com “mesas inter-religiosas”. Ainda são 

realizados fóruns inter-religiosos e através deles foram conseguidas algumas conquistas. O 

grupo inter-religioso se reúne frequentemente, e cada vez a reunião é na comunidade de um 

dos líderes. Costumamos afirmar que temos como linha de ação: Educação. Diante da realidade 

de polarização, onde infelizmente assistimos há uma instrumentalização da religião pela 

política, cujos efeitos se fazem sentir nas religiões, o grupo inter-religioso compreende que o 

modo de fazer política, aqui entendido, como promover o bem comum, é através de uma cultura 

de paz, e que o modo de realizá-la é através da conscientização nas universidades e escolas.  

 Na perspectiva de uma educação para uma cultura de paz, o grupo amadureceu no 

entendimento que não podemos querer uma cultura de paz se ainda há entre nós grupos 

religiosos que sofrem intolerância religiosa, sofrem racismo religioso. Temos aprofundado 

melhor o significado do que seja trabalhar por uma cultura de paz enquanto compromisso de 

justiça social enquanto postura anti-racista.  

 O grupo inter-religioso de Bragança Paulista atua independente da Diocese, entretanto, 

a Comissão Diocesana para o Ecumenismo e Diálogo Inter-religioso procura além de se 

envolver na realização das atividades que envolvem o grupo inter-religioso, promover 

iniciativas para a comunidade católica onde procura através de formações contínuas 

proporcionar uma formação para uma cultura do diálogo e do encontro a partir de iniciativas 

como o curso “Janela para a Unidade”, “Semana de Oração pela Unidade Cristã” e “Tempo da 

Criação”.  

 

Conclusão 

 

 Só quem ama conhece a Deus e quem diz que ama a Deus mas odeia seu irmão é 

mentiroso e a verdade não está com ele, ensina São João na sua primeira carta (Cf. 1Jo 4,20-

21). É esta a mensagem que esperamos ter conseguido passar a vocês. E, se posso acrescentar 

algo mais, eu lembraria do saudoso Papa Francisco, dizendo que Deus não olha com os olhos, 

mas com os olhos do coração, e olha a cada um do mesmo jeito, com o mesmo amor.  



 Só com uma espiritualidade sensível-libertadora poderemos ser capazes de olhar a cada 

um com os olhos do coração e buscando compreender a sua dor não ser indiferente a sua dor, 

e no caso, dos nossos povos originários do Brasil, não ser indiferente à opressão histórica que 

experimentam. A libertação precisa ser compreendida como atitude histórica a ser realizada 

por nós enquanto amamos a Deus e ao próximo e compreendemos que na perspectiva do Reino 

tal atitude se demonstra como prática da justiça como revelou o próprio Jesus. Que possamos 

compreender o chamado profundo que nos faz o Pai para que entre nós vivamos a fraternidade, 

e caminhemos juntos, cuidando da Casa Comum, enquanto não chega o dia do encontro 

definitivo, a plenitude, onde Deus será tudo em todos.  

 

 Referências bibliográficas 

 

BOARETO, José A. A construção de uma proposta de espiritualidade sensível-

libertadora a partir de José Tolentino Mendonça e Gustavo Gutiérrez. In: Revista 

Teolitária,  v. 14, n. 32. p. 196-237. São Paulo. Disponível 

em:https://revistas.pucsp.br/index.php/teoliteraria/article/view/67002/46506. Acesso em: 10 

set. 2025. 

FRANCISCO, Papa. Encíclica Social Fratelli Tutti. Sobre a fraternidade e a amizade social. 

Disponível em:https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-

francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. Acesso em: 10 set. 2025. 

GRÜMME, Bernhard. Ainda não realizada: Nostra Aetate e suas perspectivas para uma 

visão cristã do Judaísmo. In: Revista Teocomunicação.  v. 43. n. 1. jan/jun 2013. p. 26-53. 

Porto Alegre. Disponível em:https://revistaseletronicas.pucrs.br/teo/article/view/14186/9422  

Acesso em: 10 set. 2025. 

OLIVEIRA, Antonio Genivaldo C. A construção do diálogo. O Concílio Vaticano II e as 

religiões. REVER, v. 18. n.3. set/dez 2018. p. 263-265. São Paulo. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/rever/article/view/40768/27425 Acesso em: 10 set. 2025. 

SÃO PAULO VI. Declaração Nostra Aetate. Sobre a Igreja e as religiões não-cristãs. 

Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html. Acesso em: 10 set. 2025. 

 

https://revistas.pucsp.br/index.php/teoliteraria/article/view/67002/46506
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html

