Os 60 anos da Declaracao Nostra Aetate: fundamentos e caminhos*

The 60th anniversary of the Declaration Nostra Aetate: foundations and
paths

José Antonio BOARETO, possui bacharelado em Filosofia e Teologia pela PUC-Campinas,
mestrado e doutorado em Ciéncias da Religido pela PUC-SP, pos-doutorado em Teologia pela
Universidade Catolica Portuguesa. Docente da PUC-Campinas; docente extensionista e
membro do Observatério Puc-Campinas; Pesquisador colaborador do Centro de Investigagao
em Teologia e Estudos de Religido, da Universidade Catolica Portuguesa (Lisboa); Membro
do grupo do GREDIRE (Grupo de Reflexdo para o Ecumenismo e Didlogo inter-religioso da
CNBB).™

Resumo

A declaragdo "Nostra Actate" sobre a relagdo da Igreja Catdlica e as religides ndo-cristds comemora 60
anos. Apresentar os seus aspectos histdrico-teoldgicos, teoldgico-pastorais e aspectos praticos de
inser¢do social sdo fundamentais para compreender os desafios que se colocam ao didlogo inter-
religioso ao propor uma aproximagdo maior em conhecer o universo religioso de cada religido e
trabalhar juntos pelo bem comum. As atividades realizadas pela Dimensao para o Ecumenismo e
Dialogo inter-religioso da Diocese de Braganga Paulista, como também junto ao Grupo Inter-religioso
de Braganca Paulista, t€m demonstrado que se faz necessario aprofundar uma espiritualidade sensivel-
libertadora que favoreca uma compreensao sobre a necessidade de articular as iniciativas a partir de
uma consciéncia do valor da dignidade humana e do bem comum, do direito humano a liberdade
religiosa, mas considerando o combate contra a intolerancia religiosa, reconhecer o necessario acento a
ser feito a discussdo em torno do racismo religioso, pois o preconceito e a discriminacdo as religides de
matriz africana, em nosso contexto brasileiro, refor¢a a desigualdade social que antes € racial.

Palavras-chave: Catolicismo. Dialogo inter-religioso. Espiritualidade. Intolerancia religiosa.
Racismo religioso.

Abstract

The declaration "Nostra Aetate" on the relationship between the Catholic Church and non-Christian
religions commemorates 60 years. Presenting its historical-theological, theological-pastoral, and
practical aspects of social insertion are fundamental to understanding the challenges that arise in inter-
religious dialogue when proposing a greater approach to understanding the religious universe of each
religion and working together for the common good. The activities carried out by the Ecumenism and
Inter-religious Dialogue Dimension of the Diocese of Braganga Paulista, as well as the Inter-religious
Group of Braganca Paulista, have shown that it is necessary to deepen a sensitive-liberating spirituality
that favors an understanding of the need to articulate initiatives based on an awareness of the value of

* O presente artigo resulta da Conferéncia apresentada em 14 de outubro de 2025, durante o Ato Académico em
celebracdo ao 60° aniversario da Declaragdo Nostra Aetate, realizado na Faculdade de Teologia Nossa Senhora
da Assungdo (PUC-SP), localizada na Av. Nazaré, 993, Ipiranga, Sao Paulo.

** E-mail: joseboareto@puc-campinas.edu.br



human dignity and the common good, of the human right to religious freedom, but considering the fight
against religious intolerance, recognizing the necessary emphasis to be placed on the discussion around
religious racism, since prejudice and discrimination against religions of African origin, in our Brazilian
context, reinforces social inequality that is previously racial

Keywords: Catholicism. Inter-religious dialogue. Spirituality. Religious intolerance. Religious
racismo.

Introducio

Na intencao de oferecer uma leitura que possibilite refletir acerca dos fundamentos e
caminhos da Declaragdo conciliar Nostra Aetate que faz 60 anos, propomos apresentar tais
perspectivas, a partir de alguns aspectos, a saber: 1) o aspecto histdrico-teoldgico; 2) o aspecto
teoldgico-pastoral e 3) aspectos praticos de agdes inter-religiosas.

Entendemos que os fundamentos ajudam-nos a compreender o significado profundo do
aggionarmento realizado pela Igreja Catolica através do Concilio Vaticano II em nosso tempo
por meio do didlogo assumido como “espirito conciliar” na relagdo com o mundo, em
particular, com as outras igrejas cristas e as religides ndo-cristas.

Compreendemos ainda que ndao podemos desconsiderar uma leitura dos aspectos
praticos de agdes inter-religiosas, sobretudo em nosso contexto latino-americano e brasileiro,
sem considerar a importancia que os movimentos ecumeénicos € inter-religiosos tém para a
consolidagdo de inimeras experiéncias e o fortalecimento de redes sociais de apoio solidario a
tantas iniciativas que favorecem o desenvolvimento humano integral, o bem comum, no que
tange ao exercicio de garante de direitos humanos fundamentais, entre eles, o da liberdade
religiosa e de crenca.

Olhando para a experiéncia do grupo inter-religioso de Braganga Paulista, propomos
apresentar alguns aspectos praticos de agdes inter-religiosas que vém sendo desenvolvidas no
espaco geografico que comporta o territoério da Diocese de Braganca Paulista. Com o intuito
apenas de partilhar experiéncias, pretendemos apenas informar algumas iniciativas que estdo
sendo realizadas e que nasceram da convivéncia inter-religiosa enquanto buscamos promover

entre nds uma cultura de paz.

O aspecto historico-teolégico

A Declaragdo “Nostra Aetate” foi promulgada no dia 28 de outubro de 1965. Ela

expressa o aggionarmento da Igreja “nostra aetate”. A inclusdo do didlogo entre a Igreja e as



demais religides na pauta do Concilio Vaticano II teve como motivador Sao Joao XXIII.
Quando era arcebispo, Dom Roncalli, havia agido para proteger as vitimas de perseguicao. Em
13 de junho de 1960, ele se reuniu com Jules Isaac (1877-1963), historiador judeu-cristao, e
entregou um memorando que apelava a Igreja para que reconhecesse a influéncia da teologia
cristd sobre o antissemitismo. O Papa encarregou o Cardeal Augustin Bea (1881-1968) da
supervisido de uma escrita atual sobre o assunto (GRUMME, 2013).

E criado o Secretariado para a Promogao da Unidade dos Cristdos na etapa preparatoria
do Concilio com a missdo de contatar outras igrejas cristds e convida-las como observadores
do Concilio. Em outubro de 1962, esse secretariado € elevado pelo Papa ao status de Comissao
Conciliar, assumindo o papel de redigir ou participar da redagdo de quatro textos, dos quais, a
Nostra Aetate (GRUMME, 2013).

Os textos conciliares sdo o resultado de um elaborado processo de interlocugdo,
argumentacdo e debates, que comega com a elaboracdo de “esquemas” apresentados como
“relatorios”. E também devido as posi¢des dos participantes. Em fevereiro de 1961 foi levado
a assembleia do secretariado geral o esquema “Quaestiones de Iudaeis” (Perguntas sobre os
judeus). O documento foi construido considerando a identificagdo dos problemas teologicos
principais, resumidos em esbocos especificos, relativamente curtos, que estimulavam reflexdes
sistematicas sobre os principios dogmaticos e as implicagdes morais e litlrgicas. Os
participantes pediram um estudo adicional de alguns temas abordados, € o processo seguiu
entre idas e vindas naquele ano. (GRUMME, 2013).

Em paralelo, na época, porta-vozes do secretariado contataram discretamente judeus
para opinar sobre a redacdo. Foram contatados membros do Comité Judaico Americano, do
Congresso Judaico Mundial, presidido por Nahun Goldmann (1895-1982) e o Bnai Brit
Internacional, por meio de Labei A. Katz (1918-1975). E ainda cientistas da religido. No final
de 1961, ajustado, o documento recebeu o nome final de “Decretum de iudaeis” (Decreto sobre
os judeus) e foi aprovado pela assembleia geral do secretariado. Na versao final do texto ja
estavam as quatro afirmag¢des que, mais tarde, seriam cruciais nas discussdes conciliares
(GRUMME, 2013).

Quatro principios:

1) Reconhecimento das raizes da Igreja no Judaismo: “A Igreja é a nova criagdo em

Cristo”, ¢ a continuagdo espiritual do povo com quem, na misericordia e

condescendéncia da graga, Deus fez a Antiga Alianga”;



2) Rejeicdo a ideia de que o povo de Israel teria sido “banido por Deus” por sua
“responsabilidade coletiva” na morte de Jesus. Seria “injusto” chamar este povo de
“amaldigoado”, posto que ¢ muito amado por Deus conforme as promessas feitas a ele;

3) A esperanca de reconcilia¢do na visdo de uma futura unido da Igreja com o povo judeu;
e’

4) Condenagdo ao antissemitismo, rejeitado, com as seguintes palavras: “Bem como a
Igreja, semelhante de uma mae, condena mais severamente injusticas cometidas contra
pessoas inocentes em todos os lugares, ela levanta sua voz em protesto clamoroso
contra todas as injusticas cometidas contra os judeus, seja no passado ou no nosso
tempo. Quem despreza ou persegue este povo prejudica a Igreja Catdlica” (GRUMME,
2013).

Em maio de 1962, o Decreto dos Judeus ¢ apresentado a instancia superior e foi negada
pelo presidente da comissao central, Amleto Giovanni Cicognani (1883-1973). Especulou-se
que haviam turbuléncias politicas do chamado caso "Wardi", pois, Chaim Wardi, havia sido
escolhido como funcionario do ministério para questdes religiosas do Estado de Israel.
Algumas organizagdes judaicas e alguns governos arabes suspeitaram de uma posi¢ao pro-
Israel por parte do Concilio (GRUMME, 2013).

Augustin Bea produz um artigo sobre a questdo do "assassinato de Cristo pelos judeus"
- negando a responsabilidade do povo judeu na morte de Jesus, refutando a ideia de condenacao
coletiva e Jodo XXIII ao receber o relatorio, divulga uma carta aberta aos padres conciliares
recomendando a inclusdo da reconciliagdo com os judeus. Em setembro de 1963, Sdo Paulo
VI, segue o direcionamento de Jodo XXIII. e acrescenta mais um argumento na constru¢ao da
ponte entre a Igreja e as religides ndo-cristas. Interessante reconhecer que ela afirma "E a Igreja
olha", e "vé essas outras religides"; e ainda diz: "para lhes recordar por tudo o que tém de
verdadeiro, e de bom e de humano. ela tem o merecido apre¢o". Com estas palavras ele
demonstrava que a questio inter-religiosa ia além da relagio Igreja e Judaismo. (GRUMME,
2013).

As questdes politicas e doutrinais atravessam a segunda sessao do Concilio. Sao Paulo
VI reconhece que o Oriente Médio vivia um periodo historico critico. Antes de iniciar a III
Sessao do Concilio, viaja a Terra Santa e ndo se pronuncia sobre o Estado de Israel, nem mesmo
faz mencao alguma a Pio XII, mas dialoga com judeus e arabes. Na Basilica da Natividade fala
em "religides monoteistas" abarcando as trés religides do Livro. Depois, por ocasido da Pascoa

de 1964, referiu-se a existéncia de "um raio de sol" em todas as religides, que embora superado



pelo brilho da sabedoria cristd, deveria ser reconhecido pelos catolicos como valiosos
(GRUMME, 2013).

Em 1964 cria o Secretariado para os Nao-cristaos, presidido pelo Cardeal Paolo Marella
(1895-1984). Em 06 de agosto de 1964 com sua enciclica "Ecclesiam Suam" usou a metafora
de trés circulos concéntricos que se relacionam em diferentes graus de proximidade com a
Igreja Catolica, situada no centro da imagem (1. Humanidade, Mundo; 2; Religides: "crentes
em Deus" e 3. Cristdos de outras igrejas cristas: "irmaos separados"). No contexto destes
acontecimentos, a postura de Paulo VI era de respeito e coragem. O Papa foi procurado pelo
presidente egipcio Gamal Abdel Nasser (1918-1970) que fez ameagas sobre riscos aos catdlicos
caso houvesse um documento em favor do Judaismo. (GRUMME, 2013).

O esquema chamado de "De catholicurum habitudine ad non christianos et maxime ad
iuadeos" (Sobre o habito dos catdlicos para com os nao-cristaos e especialmente para com os
judeus) foi apreciado de fatores positivos, ndo somente aos judeus, mas também aos
mugulmanos e as outras partes da humanidade, fazendo com que a Igreja considerasse os
pontos de vista e doutrinas de outros povos, que apesar de divergirem da Igreja, representam
"o raio daquela verdade que ilumina cada pessoa que nasce neste mundo" (GRUMME, 2013).

A votacado francamente favoravel do documento nao foi suficiente para a sua aprovagao
na terceira fase final da terceira sessao conciliar. E entdo, mesmo sofrendo ameacas de for¢as
"regressistas", uma nova versdo do esquema, agora, intitulado, "Declaratio de Ecclesiae
habitudine ad religiones non-christianas" (Declaragdo sobre a atitude da Igreja em relacao as
religides ndo cristas) ¢ apresentada e debatida em outubro de 1965. Todas as passagens foram
aprovadas por uma maioria significativa. O que se confirmou na décima votacdo, em que mais
de 96% dos padres conciliares (2221, contra 88 votos negativos e 9 nulos) demonstraram sua
concordancia com o grupo de trabalho. E no dia 28 de outubro, Sao Paulo VI, promulgou a
Declaratio de Ecclesiae habitudine ad religiones Non-Christianas Nostra Aetate (Declaragdo

sobre a atitude da Igreja em relago as religides ndo-cristds Nostra Aetate) (GRUMME, 2013).

Aspectos teologico-pastorais

Considerando o contexto historico e teoldgico que culminou com a promulgacio da
Declaracdo Nostra Aetate, podemos inferir, observando em alguns nimeros que aquilo que fora
discutido durante o processo conciliar evidencia-se como dimensdo eclesiologica enquanto
compreende-se a constru¢do do didlogo como “espirito conciliar” e que perpassa toda a

declaragdo. Segundo o cientista da religido, Frank Usarski, com a Declaragdo “Nostra Aetate”



ocorre uma transicdo do pensamento teolodgico em relagao as demais religides nao cristas para
chegar a superacao da posi¢ao exclusivista formada no século III como respostas a ameacas de
desintegragdo da comunidade cristd primitiva pelo lema extra ecclesiam nulla salus
(OLIVEIRA, 2018).

O apelo assumido pelo Concilio Vaticano Il sob o termo aggionarmento buscou superar
o descompasso entre a Igreja Catodlica ¢ o mundo moderno. Tal compromisso se refletiu,
também, em uma mudanga de postura, inicialmente em relagdo ao Judaismo; logo, ela abragaria
outras religides. Neste sentido, podemos observar na propria Declaragdo tal posi¢cdo assumida
pela Igreja em relagdo a sua atitude com as religides ndo-cristds: “Hoje o género humano se
torna cada vez mais unido, e aumentam as relagdes entre os varios povos, a Igreja considera
mais atentamente qual sua relagdo com religides ndo-cristds” (SAO PAULO VI, 1965).

Outra afirmacao importante diz respeito a fundamentagio antropologico-teoldgica que
subjaz sobre a pessoa humana a partir de sua caracteristica dual de relagdes enquanto pessoa e
vive em comunidade na sociedade: “Com efeito, os homens constituem todos uma sé
comunidade, todos tém a mesma origem, pois foi Deus quem os fez habitar em toda a terra o
inteiro género humano; tem também todos um s6 fim ultimo, Deus, que a todos estende a sua
providéncia, seus testemunhos de bondade e seus designios de salvagdo até que os eleitos se
reinam na cidade santa, iluminada pela gléria de Deus e onde todos os povos caminhardo na
sua luz” (SAO PAULO VI, 1965).

Outra posi¢ao importante que ¢ um desdobramento da afirma¢do de que todos os
homens possuem a mesma origem e o mesmo fim ultimo, e de que Deus estende a sua
providéncia, seus designios de salvacdo, ou seja, Deus tem seus proprios caminhos para chamar
o ser humano a comunhdo com Ele que também pode ser compreendido a partir do
entendimento que a Igreja considera verdadeiramente o que ha de bom e justo, verdadeiro em
cada religido, pois nelas brilha “um raio da verdade que ilumina todos os homens” Ainda, em
relagdo ao que seja o “caminhar na luz”, afirma: “Nao podemos, porém, invocar Deus como
Pai comum de todos, se nos recusamos a tratar como irmaos alguns homens, criados a sua
imagem. De tal maneira estdo ligadas a relagdo do homem a Deus Pai e a sua relagao aos outros
homens seus irmaos, que a Escritura afirma: “quem ndo ama, ndo conhece a Deus” (1 Jo 4, 8).
Carece, portanto, de fundamento toda a teoria ou modo de proceder que introduza entre homem
e homem ou entre povo e povo qualquer discriminagdo quanto a dignidade humana e aos
direitos que dela derivam” (SAO PAULO VI, 1965).

Apo6s uma conscientizagdo acerca da dignidade humana e consequentemente do direito

humano fundamental da liberdade religiosa, neste exercicio de aproximagao a modernidade por



meio do aggionarmento propde o que deve ser a “espiritualidade cristd” diante do “pluralismo
religioso”, isto €, a missdo da Igreja € anunciar Cristo “Caminho, Verdade e Vida”, por isso,
com prudéncia e caridade, pelo didlogo e colaboragao, dando testemunho de fé e vida crista,
reconhegcam, conservem e promovam 0s bens espirituais e morais € os valores socioculturais
que entre eles se encontram: “A Igreja reprova, por isso, como contraria ao espirito de Cristo,
toda e qualquer discriminagdo ou violéncia praticada por motivos de raga ou cor, condi¢do ou
religido. Consequentemente, o sagrado Concilio, segundo os exemplos dos santos Apdstolos
Pedro e Paulo, pede ardentemente aos cristdos “que observando uma boa conduta no meio dos
homens” (1 Ped 2,12) se possivel, tenham paz com todos os homens, quanto deles depende, de

modo que sejam na verdade filhos do Pai que estd céus (SAO PAULO VI, 1965).

Aspectos praticos de acdes inter-religiosas

Reconhecemos que seria necessario um estudo mais amplo e aprofundado dos
documentos do Magistério e das perspectivas teologicas que temos utilizado como “teoria”
para articular a “pratica” que tem levado as “a¢des inter-religiosas”, sobretudo, em relagdo aos
documentos da Conferéncia Episcopal Latino-americana e do Caribe e a propria teologia
latino-americana. Entretanto, ¢ possivel fazer algumas consideracdes acerca de algumas
“ideias-chaves” e relaciond-las com as atividades desenvolvidas a partir da Declaragdo “Nostra
Aetate”.

Primeiramente, elaboramos um esquema a partir de trés “ideias-chaves”, assim,
consideradas por nds, a saber: a) conhecer o universo religioso do outro; b) rezar ou orar juntos
e c) trabalhar em prol do bem comum. E também assumimos como perspectiva de
“espiritualidade cristd” o que afirma a propria Declaracdo: “(...) contraria ao espirito de Cristo,
toda e qualquer discriminag@o ou violéncia praticada por motivos de raga ou cor, condig¢do ou
religido” (SAO PAULO VI, 1965).

Assim, as iniciativas foram surgindo a partir de um discernimento que faziamos
constantemente a partir da perspectiva apontada pela propria Declaragao, a saber: “Nao se pode
invocar a Deus como Pai se recusamos a tratar algumas pessoas como irmaos” (SAO PAULO
VI, 1965). A partir desta “reflexdo” comecamos articular as “acdes”. E assim, além do Dia
Nacional de A¢ado de Gracas (celebracao inter-religiosa) que ja ocorria em Braganga Paulista,
iniciamos outras atividades, isto no ano de 2017, pois iniciamos na assessoria no ano de 2016.

Em 2017, a comissdo para o Ecumenismo e Didlogo inter-religioso da Diocese de

Braganga Paulista participa da lavagem das escadarias da Igreja Bom Jesus da Paradinha. A



partir deste ano, as liderangas de religido matriz africana e islamica de Franco da Rocha iniciam
sua participacao junto ao grupo inter-religioso de Braganca Paulista. A presenca das liderangas
inter-religiosas ndo s6 na organizagdo dos eventos, mas na configuragdo de um grupo que
articula iniciativas fizeram com que a convivéncia entre os lideres aumentasse.

Além das atividades previstas, o “Dia Nacional” e a “Lavagem da Paradinha”,
iniciamos a participagdo em universidades e escolas com “mesas inter-religiosas”. Ainda sdo
realizados foruns inter-religiosos e através deles foram conseguidas algumas conquistas. O
grupo inter-religioso se reune frequentemente, e cada vez a reunido € na comunidade de um
dos lideres. Costumamos afirmar que temos como linha de a¢ao: Educagao. Diante da realidade
de polarizacdo, onde infelizmente assistimos hd uma instrumentalizacdo da religido pela
politica, cujos efeitos se fazem sentir nas religides, o grupo inter-religioso compreende que o
modo de fazer politica, aqui entendido, como promover o bem comum, ¢ através de uma cultura
de paz, e que o modo de realiza-la ¢ através da conscientizagao nas universidades e escolas.

Na perspectiva de uma educacdo para uma cultura de paz, o grupo amadureceu no
entendimento que ndo podemos querer uma cultura de paz se ainda hd entre nés grupos
religiosos que sofrem intolerancia religiosa, sofrem racismo religioso. Temos aprofundado
melhor o significado do que seja trabalhar por uma cultura de paz enquanto compromisso de
justica social enquanto postura anti-racista.

O grupo inter-religioso de Braganca Paulista atua independente da Diocese, entretanto,
a Comissdao Diocesana para o Ecumenismo e Didlogo Inter-religioso procura além de se
envolver na realizagdo das atividades que envolvem o grupo inter-religioso, promover
iniciativas para a comunidade catdlica onde procura através de formacgdes continuas
proporcionar uma formagao para uma cultura do didlogo e do encontro a partir de iniciativas
como o curso “Janela para a Unidade”, “Semana de Oracao pela Unidade Crista” e “Tempo da

Criagao”.

Conclusao

S6 quem ama conhece a Deus e quem diz que ama a Deus mas odeia seu irmdo ¢
mentiroso e a verdade ndo estd com ele, ensina Sdo Jodo na sua primeira carta (Cf. 1Jo 4,20-
21). E esta a mensagem que esperamos ter conseguido passar a vocés. E, se posso acrescentar
algo mais, eu lembraria do saudoso Papa Francisco, dizendo que Deus ndo olha com os olhos,

mas com os olhos do coragdo, e olha a cada um do mesmo jeito, com 0 mesmo amor.



S6 com uma espiritualidade sensivel-libertadora poderemos ser capazes de olhar a cada
um com os olhos do coragdo e buscando compreender a sua dor ndo ser indiferente a sua dor,
e no caso, dos nossos povos origindrios do Brasil, ndo ser indiferente a opressao histdrica que
experimentam. A libertacdo precisa ser compreendida como atitude historica a ser realizada
por nds enquanto amamos a Deus e ao préximo e compreendemos que na perspectiva do Reino
tal atitude se demonstra como pratica da justiga como revelou o proprio Jesus. Que possamos
compreender o chamado profundo que nos faz o Pai para que entre nds vivamos a fraternidade,
e caminhemos juntos, cuidando da Casa Comum, enquanto ndo chega o dia do encontro

definitivo, a plenitude, onde Deus sera tudo em todos.

Referéncias bibliograficas

BOARETO, José A. A constru¢io de uma proposta de espiritualidade sensivel-
libertadora a partir de José Tolentino Mendonc¢a e Gustavo Gutiérrez. In: Revista
Teolitaria, v. 14, n. 32. p. 196-237. Sao Paulo. Disponivel
em:https://revistas.pucsp.br/index.php/teoliteraria/article/view/67002/46506. Acesso em: 10
set. 2025.

FRANCISCO, Papa. Enciclica Social Fratelli Tutti. Sobre a fraternidade e a amizade social.
Disponivel em:https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. Acesso em: 10 set. 2025.

GRUMME, Bernhard. Ainda nio realizada: Nostra Aetate e suas perspectivas para uma
visao cristd do Judaismo. In: Revista Teocomunicagdo. v. 43. n. 1. jan/jun 2013. p. 26-53.
Porto Alegre. Disponivel em:https://revistaseletronicas.pucrs.br/teo/article/view/14186/9422
Acesso em: 10 set. 2025.

OLIVEIRA, Antonio Genivaldo C. A construcio do dialogo. O Concilio Vaticano II e as
religides. REVER, v. 18. n.3. set/dez 2018. p. 263-265. Sdo Paulo. Disponivel em:
https://revistas.pucsp.br/index.php/rever/article/view/40768/27425 Acesso em: 10 set. 2025.

SAO PAULO VI. Declaracio Nostra Aetate. Sobre a Igreja e as religides ndo-cristas.
Disponivel em:
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_decl 19651028 nostra-aetate_po.html. Acesso em: 10 set. 2025.



https://revistas.pucsp.br/index.php/teoliteraria/article/view/67002/46506
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html

