
 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          78 

A IMPORTANCIA DA NOSTRA AETATE NA RELAÇÃO ENTRE 

JUDEUS E CRISTÃOS 

THE IMPORTANCE OF NOSTRA AETATE IN THE RELATIONSHIP 

BETWEEN JEWS AND CHRISTIANS 

 
Luciano José DIAS, Doutorando em Teologia bíblica pela PUC-SP, pós-graduado em práticas 

pedagógicas de ensino religioso e em Cultura Judaico-Cristã, História e Teologia pela 

Universidade UNIFAI - Assunção SP e membro do Grupo de Pesquisa TIAT. 59F

 

Cicero Gonsalves de MOURA, licenciado em Estudos Sociais pela Universidade Cruzeiro do 

Sul com especialização em Coordenação Pedagógica pela UFSCAR. 60F

 

Resumo 

O diálogo inter-religioso é a ferramenta central da declaração Nostra Aetate promulgada no Concílio 

Vaticano II, ela norteia a necessidade da valorização e reconhecimento das outras manifestações 

religiosas, como condição sine qua non para a convivência harmoniosa entre as diversas religiões. A 

declaração evidência a relevância da identificação das raízes judaicas no Cristianismo, incentivando a 

aproximação entre Judeus e Cristãos, depois de séculos de separação, sendo assim podemos evidenciar 

este movimento como um dos objetivos da Nostra Aetate. O presente artigo busca compreender os 

motivos que implicaram na cisão religiosa entre estes grupos, analisar as consequências deste 

distanciamento ao longo dos séculos, evidenciando o papel da Igreja na construção do sentimento 

antissemita ao longo da história, bem como destacar as contribuições do Concílio Vaticano II e 

sobretudo da declaração, que destaca um vínculo espiritual, entre ambas as tradições religiosas 

Palavras-chave: Cisão, Antissemitismo, Nostra Aetate, Diálogo, Inter-religioso. 

Abstract 

Interreligious dialogue is the central tool of the Nostra Aetate declaration, promulgated at the Second 

Vatican Council. It emphasizes the need to value and recognize other religious expressions as a sine qua 

non for harmonious coexistence among different religions. The declaration highlights the relevance of 

identifying Jewish roots in Christianity, encouraging rapprochement between Jews and Christians after 

centuries of separation. Thus, we can highlight this movement as one of the objectives of Nostra Aetate. 

This article seeks to understand the reasons that led to the religious split between these groups, analyze 

the consequences of this separation over the centuries, highlight the role of the Church in the 

development of anti-Semitic sentiment throughout history, and highlight the contributions of the Second 

Vatican Council and, above all, the declaration, which emphasizes a spiritual bond between both 

religious traditions. 

Keywords: Split, Antisemitism, Nostra Aetate, Dialogue, Interreligious. 

 

 E-mail: lucianojdias@gmail.com 
 E-mail: mouracicero2016@gmail.com 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          79 

Introdução 

Promulgada em 28 de outubro de 1965, pelo Concílio Vaticano II a Declaração Nostra 

Aetate, constitui um marco decisivo no processo de reconhecimento e estabelecimento de 

vínculos entre diferentes denominações religiosas, entre elas judeus e cristãos. Durante séculos 

de distanciamento, marcado por tensões, preconceitos e episódios de hostilidades, muitas vezes 

impulsionados por interpretações teológicas que reforçavam esta cisão. 

Jules Isaac argumenta que o antijudaísmo cristão está inserido em um contexto 

histórico-teológico que procura entender a origem da intolerância religiosa contra os judeus na 

tradição cristã. Ele evidencia que, desde os primeiros séculos da era cristã, algumas 

interpretações dos textos bíblicos foram feitas de modo a culpar o povo judeu de forma coletiva 

pela morte de Jesus, fortalecendo a chamada “doutrina do deicídio”. Como podemos observar 

na citação a seguir. 

Uma vez que o povo judeu, como um todo, mostrava-se irredutível, tornava-

se necessário, para a edificação dos fiéis e a conquista dos gentios, que o povo 

judeu como massa fosse mau, fundamentalmente mau, indigno, carregado de 

crime, de opróbrio e de maldição. E uma vez que isso se tornava necessário, 

tornava-se verdadeiro, de uma verdade teológica, excedendo infinitamente a 

verdade histórica e, se preciso fosse apagando. (ISAAC,1999, p. 169) 

De acordo com Jules Issac, essa construção teológica serviu como base ideológica para 

o afastamento social, marginalização e perseguição dos judeus ao longo da história do 

cristianismo. A continuidade dessa narrativa demonstra não só aspectos religiosos, mas também 

políticos e culturais, expondo como as interpretações teológicas podem afetar as relações entre 

comunidades e justificar comportamentos hostis e até de exclusão social. Portanto, a reflexão 

de Jules Isaac é fundamental tanto para entender os processos históricos do antijudaísmo quanto 

para apoiar os esforços atuais de diálogo inter-religioso e reconciliação histórica. 

Sendo assim, a Declaração representa uma mudança no paradigma, ao propor uma 

releitura das relações da Igreja Católica com as religiões não cristãs, enfatizando a necessidade 

de superar atitudes de intolerância historicamente enraizadas. 

A importância deste documento não reside apenas em seu valor doutrinal, mas também 

em seu impacto histórico, cultural e inter-religioso, tornando-se ponto de partido para o diálogo. 

Assim, compreender a relevância da Nostra Aetate significa analisar tanto sua dimensão 

teológica quanto seu papel na construção de novas formas convivência entre judeus e cristão. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          80 

A Religião Cristã e suas Raízes Judaicas 

Jesus de Nazaré nasceu e viveu em um contexto completamente judeu, no qual as 

práticas, crenças e tradições nortearam sua vida, vivenciando as leis e tradições judaicas, como 

a Páscoa, a circuncisão, a observância do Shabat. 

Entender Jesus em seu contexto judaico é fundamental para o trabalho de Philippe 

Haddad. De acordo com o autor, Jesus não veio para abolir a Torah, mas para revitalizar seu 

significado interno, estando completamente integrado à tradição de Israel, “a Torah corria em 

suas veias, no seu sangue, sobre os seus lábios” (2015, p. 21). 

Haddad também destaca que suas ações, desde o nascimento até a realização de festas e 

leituras litúrgicas, confirmam sua adesão à tradição judaica (2015, p. 19-20). Ademais, a 

utilização de parábolas no estilo rabínico, semelhantes aos meshalim da literatura rabínica, 

enfatiza que seu ensino não se desvinculou da tradição, mas a aprofundou: “Imerso nessa 

tradição de Israel, Jesus preconizou o חידוש, a ‘renovação do sentido” (2015, p. 22). 

Além disso, o autor coloca várias parábolas em contextos litúrgicos, como a da figueira 

em período pascal, e aponta semelhanças textuais com a Mishná, como a analogia entre os 

quatro tipos de solo na parábola do semeador e os quatro tipos de alunos (2015, p. 124-128). 

Assim, Haddad mostra que Jesus deve ser visto como um mestre judaico, cujos ensinamentos 

estão completamente integrados nas práticas, na linguagem e na espiritualidade do Judaísmo 

do século I. 

Os primeiros cristãos, como os apóstolos, acreditavam que Jesus era o Messias 

prometido pelas Escrituras judaicas. O Cristianismo compartilha com o Judaísmo muitas 

tradições e fundamentos; entre eles, a principal é a Torah (os cinco primeiros livros do primeiro 

Testamento), sendo as profecias judaicas, de Isaías e Jeremias, que são compreendidas pelos 

cristãos como predições que se cumprem na figura de Jesus.  

Nos primeiros anos após a morte de Jesus, os seguidores de Cristo ainda seguiam as 

tradições judaicas.  Inicialmente o movimento cristão era visto como uma seita interna ao 

judaísmo, com seus seguidores frequentando o Templo e praticando todas as tradições judaicas. 

O distanciamento entre Cristianismo e Judaísmo não ocorreu instantaneamente, mas 

progressivamente, espelhando um complexo processo histórico. O historiador Flávio Josefo 

descreve Jesus como um “homem sábio” (1956, Livro 18, capítulo 3.), afirmando que ele atraiu 

seguidores no Judaísmo. 

Outro fato que corrobora este distanciamento é retratado no Concílio de Jerusalém, 

descrito em Atos dos Apóstolos (15,1-35), demonstra que a distinção entre Cristianismo e 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          81 

Judaísmo não foi imediata. A reunião foi convocada para debater se os gentios convertidos 

deveriam cumprir totalmente a Lei judaica, incluindo a circuncisão.  

Em meio ao concílio, Pedro e Tiago debateram a necessidade de determinar a Lei aos 

convertidos, como observarmos no versículo a diante “Com efeito, pareceu bem ao Espírito 

Santo e a nós não vos impor nenhum outro peso além destas coisas indispensáveis” (At 15,28). 

Decidiu-se então que os gentios deveriam seguir algumas normas essenciais, demonstrando que 

os primeiros cristãos buscavam equilibrar sua identidade judaica com a expansão para os não-

judeus.  

Desta forma, à medida que se consolidavam diferenças teológicas, sociais e culturais. 

Como ressalta Heschel, “judeus e cristãos compartilham uma memória espiritual comum, 

enraizada na Escritura e na aliança com Deus” (1976, p. 45), evidenciando que os primeiros 

adeptos de Jesus estavam ligados à tradição judaica.  Apenas com o passar do tempo, à medida 

que o Cristianismo se difundiu entre os gentios e incorporou práticas próprias, conseguiu se 

firmar como uma religião distinta. 

A expansão do cristianismo para além dos territórios judaicos produziu novas tensões. 

A doutrina sobre a natureza de Cristo promoveu uma cisão entre judeus e cristãos, 

particularmente em relação à compreensão da divindade de Jesus e sua ressurreição. Como 

afirma Sanders “O ponto decisivo de separação entre o judaísmo e o cristianismo foi a questão 

da pessoa de Jesus: para os cristãos, Ele é o Messias e Filho de Deus; para os judeus, essa 

identificação era inaceitável, pois comprometia a unicidade divina afirmada na Torá”. (2003, 

p. 45). As distintas formas de reconhecer a Cristo, ampliou ainda mais a cisão entre as doutrinas 

religiosas. 

A cristologia anunciada por Santo Agostinho e os padres da Igreja no início do 

Cristianismo alicerçou sua base teológica como uma religião separada do Judaísmo. Adotando 

dogmas como a Trindade, fundamento incompatível e inaceitável a tradição judaica. Essa 

distinção entre as duas religiões é evidenciada por Heschel quando afirma, “A concepção cristã 

da Trindade, que reconhece em Deus três pessoas distintas — Pai, Filho e Espírito Santo —, é 

absolutamente incompatível com a fé judaica, cuja profissão central é a unidade indivisível de 

Deus” (2000, p, 112).  

A partir da leitura teológica e histórica distorcida, difundiu-se a ideia de que os judeus 

eram coletivamente responsáveis pela morte de Jesus (o chamado "deicídio"). Esse argumento 

teve grande influência na teologia cristã durante séculos, gerando ressentimento e hostilidade, 

tornando-se um dos maiores fatores para o antissemitismo ao longo da história, como afirma 

Kertzer, “Ao longo da história cristã, desenvolveu-se a noção de que o povo judeu como um 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          82 

todo era culpado pela morte de Jesus, criando a base teológica para o preconceito e a 

perseguição aos judeus” (2001, p. 34) 

Por consequência, ocorreram vários ataques aos judeus em diferentes locais da Europa 

principalmente durante as cruzadas. Cristãos cruzados, movidos pelo anseio de "purificar" a 

terra e a fé cristã, começaram a atacar comunidades judaicas, especialmente nas regiões do 

Império Germânico. 

Ao longo das Cruzadas, a Igreja não apenas permitiu, mas também incentivou a 

violência contra os judeus, caracterizando-os como "infiéis" e "hereges". Embora ela não tenha 

apoiado oficialmente os massacres, a violência foi justificada em nome da proteção da fé em 

Cristo, mesmo sem endossar oficialmente os massacres, a violência foi legitimada em prol da 

proteção da fé cristã, como aponta FALBEL:  

Os massacres contra os judeus ashkenazim na Primeira Cruzada, 

especialmente na região da Renânia, resultaram em uma completa 

reinterpretação por parte das comunidades judaicas sobre sua relação com o 

cristianismo e sua identidade religiosa. (1997, p. 45) 

A perseguição aos judeus envolveu acusações de blasfêmia, falsificação de hóstias e 

conspiração contra cristãos. Os judeus, eram continuamente acusados de interferir na sociedade 

cristã ou de realizar ações ofensivas e/ou contrárias à fé católica, o que levaria a retaliações por 

parte da Santa Sé, como intervenções sociais que limitavam seus direitos. Essa expansão do 

alcance da Inquisição reflete como a instituição religiosa consolidou mecanismos de controle 

social e doutrinário, utilizando a autoridade eclesiástica para punir aqueles considerados 

ameaças à ortodoxia cristã.   

A Inquisição, estabelecida formalmente no século XII pela Igreja Católica, 

inicialmente visava combater hereges dentro do cristianismo, mas, ao longo 

do tempo, suas práticas e tribunais também passaram a visar judeus, 

muçulmanos e outros grupos considerados desviantes, sendo instrumentos de 

controle religioso e social que legitimavam perseguições e discriminações.” 

(LE GOFF, 2003, p. 312-314). 

Durante os séculos XIV e XV, devido à perseguição promovida pela Inquisição, muitos 

judeus foram obrigados a receber o batismo cristão, especialmente na Península Ibérica. 

Como afirma BENSON, “Nos séculos XIV e XV, a Inquisição não apenas perseguia 

hereges cristãos, mas também pressionava judeus a se converterem ao cristianismo, muitas 

vezes sob ameaça de morte ou confisco de bens, resultando em batismos forçados em larga 

escala na Península Ibérica” (2001. p. 78-80). 

Contudo, havia suspeitas de que muitos convertidos, conhecidos como cristãos-novos, 

continuavam secretamente praticando rituais judaicos, o que gerou desconfiança social, tensões 

religiosas e a criação de comunidades clandestinas que persistiram por séculos. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          83 

Um fato a ser destaco, foi a expulsão dos judeus que viviam na Espanha em 1492, o 

Edito de Alhambra, decretado pelos reis católicos Isabel de Castela e Fernando de Aragão, foi 

um exemplo trágico da força da inquisição na Europa. O decreto determinava que os judeus se 

convertessem ao cristianismo, caso não deveriam deixar os reinos espanhóis, que buscavam 

uma unificação religiosa e política. 

O decreto de 1492, conhecido como Édito de Alhambra, ordenou a expulsão 

dos judeus da Espanha sob pena de morte, um ato que marcou de forma trágica 

a história da comunidade judaica ibérica e demonstrou a intolerância religiosa 

promovida pelos monarcas católicos. (BENTLEY, 2001, p. 211) 

Este fato evidencia como o sectarismo religioso foi legitimado da pela Inquisição 

manifestando-se de forma drástica, interferindo direta e profundamente na vida social, 

econômica e cultural das diversas comunidades judaicas. 

Tendo como justificativa oficial a busca pela "purificação religiosa", obrigando os 

judeus a se converterem ao cristianismo ou a abandonar o país. Em 1497, Portugal adotou a 

mesma política. A ideia de que a presença dos judeus ameaçava a "pureza" da fé cristã 

alimentou a perseguição. Embora a alegação da perseguição fosse a fé, a história confirma que 

as questões políticas e econômicas eram o principal motivo dessas perseguições.  

Ao longo da Idade Média, os judeus e cristãos foram gradualmente se afastando. Em 

diversos locais, judeus foram obrigados a residir em áreas segregadas, conhecidas como 

judarias, a vestir roupas que os identificassem facilmente, como o chapéu amarelo ou a roda de 

ouro, além de enfrentarem restrições em relação à liberdade de movimento, ao acesso a cargos 

públicos, e além disso, estavam sujeitos a impostos elevados. 

As perseguições aos judeus durante a Idade Média geraram um legado de desconfiança 

e animosidade que persistiu por séculos. As práticas teológicas, jurídicas e políticas que 

marginalizavam os judeus foram afetadas por esse antissemitismo medieval, assim como as 

atitudes sociais.  

Nesse período, a relação entre judeus e cristãos se desgastou significativamente, 

resultando em uma divisão teológica, social e política que perdurou até o século XX. A 

deterioração das relações entre judeus e cristãos deve ser compreendida à luz da reflexão de 

Abraham Joshua Heschel, que reconhece que ambos os grupos partilham uma origem espiritual 

comum, mas que, ao longo da história, essa fraternidade se desfez em razão de mal-entendidos 

teológicos e atitudes de exclusão mútua.  

A longa história de tensões entre judeus e cristãos, marcada por diferenças 

teológicas, perseguições sociais e exclusões políticas, consolidou uma divisão 

que se manteve ao longo dos séculos, desde a Idade Média até o século XX. 

(HESCHEL, 2004, p. 123-125) 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          84 

A consequência foi uma divisão teológica, social e política que perdurou por séculos, 

alimentada por uma teologia de substituição e pela marginalização do povo judeu. Heschel 

afirma, que a superação dessa herança histórica necessita de reencontro da fé e da reverência 

diante do mesmo mistério divino, reconhecendo a dignidade e a manutenção da aliança de Deus 

com Israel (2000. p. 112). 

É importante destacar que o movimento protestante, que começou com Martinho Lutero 

em 1517, constitui um marco significativo na história da Igreja e na relação entre cristãos e 

judeus. Inicialmente, Lutero teve uma visão positiva dos judeus, esperando que se convertessem 

ao protestantismo. Durante esse tempo, o reformador tinha a convicção de que, uma vez livres 

dos abusos do papado e da superstição, os judeus aceitariam o Evangelho de forma espontânea. 

Contudo, após a recusa judaica em aceitar sua pregação, Lutero expressa profunda 

decepção e transforma sua esperança em ódio teológico. No escrito, “Dos judeus e suas 

mentiras”, ele escreve de modo violento: “As sinagogas devem ser queimadas, e o que não se 

queimar deve ser coberto com terra, de modo que ninguém mais veja pedra ou cinza delas” 

(LUTERO, 1543, p. 223). 

Em outro trecho, chega a declarar: “Devemos expulsá-los de nosso país para sempre, 

pois eles são uma carga intolerável” (LUTERO, 1543, p. 226). Essas indagações evidenciam o 

antissemitismo religioso, substituindo a preocupação missionária inicial por uma teologia do 

desprezo. 

Desse modo, as próprias palavras de Lutero demonstram essa passagem de uma 

expectativa evangelizadora para um discurso abertamente persecutório, que teria consequências 

duradouras na tradição cristã europeia, servindo de fundamento ideológico para posteriores 

manifestações de antijudaísmo. 

Em sua obra “Dos judeus e suas mentiras" (1543), Lutero proferiu severas críticas aos 

judeus, alegando que eles eram adversários de Cristo e da Igreja. Ele chegou a propor ações 

violentas contra os judeus, como demolir suas sinagogas e impedir que ocupassem 

determinados empregos e posições. Como evidencia-se na citação abaixo. 

Devemos queimar as sinagogas deles e tudo o que possuem; devemos destruir 

suas casas e obrigá-los a trabalhar, como fazem os ciganos. Se isso não for 

suficiente, devemos expulsá-los para sempre do país. Eles são uma carga 

pesada, uma praga e uma desgraça para nós. (LUTERO, 1989, p. 233) 

Essa afirmação de Lutero demonstra a mudança drástica de sua atitude em relação aos 

judeus ao decorrer de sua vida. A princípio, ele pensava que a reforma cristã poderia conduzir 

os judeus à conversão (conforme expresso em textos de 1523), porém, diante da recusa judaica, 

passou a adotar uma postura de hostilidade explícita. Essa atitude, ao longo da história, 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          85 

contribuiu para a marginalização social e religiosa dos judeus por séculos, evidenciando como 

a decepção teológica pode evoluir para o ódio institucionalizado. 

Apesar de algumas comunidades protestantes, como as influenciadas pelo humanismo, 

terem uma perspectiva mais positiva em relação aos judeus, a Reforma em geral acabou por 

intensificar o ódio aos judeus, tanto na Alemanha quanto em diversas regiões da Europa. A 

divisão da Igreja Católica e o aparecimento das novas igrejas protestantes não trouxeram 

mudanças na percepção dos judeus, que continuaram sendo marginalizados. 

Foram forçados a viver em áreas segregadas, como os guetos, nas principais cidades 

italianas, como Veneza e Roma. O primeiro gueto foi estabelecido em Veneza em 1516 

denominado Ghetto Nuovo, sua implantação foi determinada pelo governo da República Velha 

de Veneza, com o objetivo de monitorar a presença judaica na cidade. Isso implicava que, 

embora houvesse algumas oportunidades econômicas e sociais, os judeus eram continuamente 

segregados e excluídos da sociedade cristã mais ampla. Como podemos verificar na citação 

abaixo. 

O primeiro gueto oficial da Europa foi estabelecido em Veneza em 1516, 

conhecido como Ghetto Nuovo. Sua criação foi determinada pelo governo da 

República de Veneza, que buscava controlar a presença judaica na cidade, ao 

mesmo tempo em que se beneficiava economicamente das atividades 

comerciais e financeiras desempenhadas pelos judeus (STOW, 1986; MILLS, 

2001). 

Ou: 

O Senado da Sereníssima República de Veneza emitiu um decreto em 29 de 

março de 1516 confinando os judeus presentes na cidade a um recinto 

separado, segregando-os do restante da população e marcando o 

estabelecimento do primeiro gueto da Itália e da Europa. (GHETTO 

VENEZIA, 2025) 

A denominação gueto provavelmente surge do termo italiano “geto”, que faz referência 

as áreas onde ocorriam a fundição de ferro nos arredores de Veneza, nelas as comunidades 

judaicas foram circunscritas e impedidas de circularem livremente, vivendo sobre rígido 

monitoramento. 

Esta forma de confinamento urbano, foi utilizada como alusão para outros guetos na 

Europa nos séculos seguintes, sendo referência na segregação social e religiosa do povo judeu 

posteriormente. 

A Revolução do Nostra Aetate (1965) e o Contexto Histórico do Concílio Vaticano II 

 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          86 

O Concílio Vaticano II, convocado pelo Papa João XXIII em 1959 e finalizado por seu 

sucessor, Papa Paulo VI, em 1965, foi um marco significativo na trajetória da Igreja Católica.  

O objetivo do Concílio Vaticano II foi atualizar a Igreja ("aggiornamento")61F

1, 

adaptando-a às realidades do mundo moderno sem romper com a tradição, para promover a fé 

católica, renovar os costumes, e melhorar a adaptação da disciplina eclesiástica à sociedade 

atual. Ele também buscou promover a participação dos leigos e o diálogo com o mundo, para 

que a Igreja pudesse anunciar o Evangelho de forma mais eficaz e estar a serviço do Reino de 

Deus (CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 4).  

O objetivo do Concílio era atualizar a Igreja, conforme as palavras do Papa Rocalli: 

descer "ao tempo presente" com o "remédio da misericórdia mais do que o da severidade". 

(LOMONACO, 2022). 

Um de seus desafios era fomentar o ecumenismo e marcar o início de um longo caminho 

de retorno a suas raízes, além lidar com os desafios do mundo contemporâneo. 

Uma das principais metas do Concílio foi o diálogo inter-religioso, com o objetivo de 

fomentar a paz e o entendimento entre as diferentes religiões e principalmente com o Judaísmo. 

Promulgado em 28 de outubro de 1965, a Declaração Nostra Aetate refletiu diretamente essa 

intenção, particularmente no que se refere à relação da Igreja com o judaísmo. 

Uma das afirmações mais significativas da Nostra Aetate foi a negação da acusação de 

"deicídio", que sustentava que todos os judeus, enquanto povo, eram culpados pela morte de 

Jesus. Ela deixa claro que essa culpa não poderia ser atribuída nem aos judeus da época de Jesus 

nem aos judeus contemporâneos, afirmando que a maioria dos judeus não foi responsável pela 

morte de Cristo.  

Ainda que as autoridades dos judeus e os seus sequazes urgiram a condenação 

de Cristo à morte (13) não se pode, todavia, imputar indistintamente a todos 

os judeus que então viviam, nem aos judeus do nosso tempo, o que na Sua 

paixão se perpetrou. E embora a Igreja seja o novo Povo de Deus, nem por 

isso os judeus devem ser apresentados como reprovados por Deus e malditos, 

como se tal coisa se concluísse da Sagrada Escritura. Procurem todos, por isso, 

evitar que, tanto na catequese como na pregação da palavra de Deus, se ensine 

seja o que for que não esteja conforme com a verdade evangélica e com o 

espírito de Cristo... 

De resto, como a Igreja sempre ensinou e ensina, Cristo sofreu, 

voluntariamente e com imenso amor, a Sua paixão e morte, pelos pecados de 

todos os homens, para que todos alcancem a salvação. O dever da Igreja, ao 

pregar, é, portanto, anunciar a cruz de Cristo como sinal do amor universal de 

Deus e como fonte de toda a graça” (CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 4) 

 

1 Grifo nosso. 

https://www.google.com/search?q=aggiornamento&sca_esv=d39ac736e437527b&ei=EkbyaNXRCdvF5OUPwZ-wMA&ved=2ahUKEwjZw8e2rauQAxVlGLkGHYQgJnoQgK4QegQIARAD&uact=5&oq=qual+o+objetivo+do+concilio+vaticano+II+segundo+o+vaticano+news&gs_lp=Egxnd3Mtd2l6LXNlcnAiP3F1YWwgbyBvYmpldGl2byBkbyBjb25jaWxpbyB2YXRpY2FubyBJSSBzZWd1bmRvIG8gdmF0aWNhbm8gbmV3c0iqVVDIBli7SXABeACQAQGYAd4MoAG3OKoBDTAuOS41LjYtMS4yLjG4AQPIAQD4AQGYAg6gAqIswgIKEAAYsAMY1gQYR8ICBhAAGBYYHsICCBAAGIAEGKIEwgIFEAAY7wXCAgUQIRigAZgDAIgGAZAGCJIHDTEuNi4zLjEuNi0xLjKgB_YzsgcNMC42LjMuMS42LTEuMrgHgyzCBwcyLTkuNC4xyAdh&sclient=gws-wiz-serp&mstk=AUtExfDA1LUYSGQWFQXWeoestP1BJq-5r3I7fj61aUpEIXJ3WWKngLsDQ6o3YPDwf0jln4yNKFFJcra98KcsDPeeTGg45sMw0WtOthQLOFUieUFGn_qz1GuY8A6qaXA6-Fv8WsU&csui=3


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          87 

O documento reiterou e reitera que o cristianismo tem profundas origens no judaísmo, 

enfatizando que Jesus, seus apóstolos e os primeiros cristãos eram judeus. “Sondando o mistério 

da Igreja, este sagrado Concílio recorda o vínculo com que o povo do Novo Testamento está 

espiritualmente ligado à descendência de Abraão” (CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 4). 

Além disso, a declaração Nostra Aetate destacou a relevância da Bíblia Hebraica 

(Antigo Testamento) para os cristãos, enfatizando a profunda conexão entre as duas religiões. 

A declaração Nostra Aetate manifestou apoio ao povo judeu, condenando a 

discriminação religiosa e racial contra eles. O documento enfatizou que, apesar das diferenças 

teológicas significativas entre o cristianismo e o judaísmo, ambos têm um patrimônio espiritual 

comum. 

Com efeito, a Igreja de Cristo reconhece que os primórdios da sua fé e eleição 

já se encontram, segundo o mistério divino da salvação, nos patriarcas, em 

Moisés e nos profetas. Professa que todos os cristãos, filhos de Abraão 

segundo a fé (6), estão incluídos na vocação deste patriarca e que a salvação 

da Igreja foi misticamente prefigurada no êxodo do povo escolhido da terra da 

escravidão. A Igreja não pode, por isso, esquecer que foi por meio desse povo, 

com o qual Deus se dignou, na sua inefável misericórdia, estabelecer a antiga 

Aliança, que ela recebeu a revelação do Antigo Testamento e se alimenta da 

raiz da oliveira mansa, na qual foram enxertados os ramos da oliveira brava, 

os gentios (7). Com efeito, a Igreja acredita que Cristo, nossa paz, reconciliou 

pela cruz os judeus e os gentios, de ambos fazendo um só, em Si mesmo (8). 

(CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 4) 

 

Além disso, a Igreja, que reprova quaisquer perseguições contra quaisquer 

homens, lembrada do seu comum património com os judeus, e levada não por 

razões políticas, mas pela religiosa. caridade evangélica. deplora todos os 

ódios, perseguições e manifestações de anti-semitismo, seja qual for o tempo 

em que isso sucedeu e seja quem for a pessoa que isso promoveu contra os 

judeus. (CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 4)  

O documento apresenta caminhos para conduzir o diálogo nas relações judaico-cristãs, 

além de indicar o diálogo com outras religiões, como o Islamismo, o Hinduísmo e o Budismo.  

Hoje, que o género humano se torna cada vez mais unido, e aumentam as 

relações entre os vários povos, a Igreja considera mais atentamente qual a sua 

relação com as religiões não-cristãs. E, na sua função de fomentar a união e a 

caridade entre os homens e até entre os povos, considera primeiramente tudo 

aquilo que os homens têm em comum e os leva à convivência. (CONCÍLIO 

VATICANO II, 1965, n. 1)  

Por meio do Concílio, a Igreja Católica começou a adotar uma postura mais reflexiva a 

respeito dos “laços comuns da humanidade e da inquietação religiosa do homem” incentivando 

o diálogo com outras tradições religiosas, reconhecendo sua dignidade e buscando fomentar a 

paz. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          88 

A Igreja católica nada rejeita do que nessas religiões existe de verdadeiro e 

santo. Olha com sincero respeito esses modos de agir e viver, esses preceitos 

e doutrinas que, embora se afastem em muitos pontos daqueles que ela própria 

segue e propõe, todavia, reflectem não raramente um raio da verdade que 

ilumina todos os homens. No entanto, ela anuncia, e tem mesmo obrigação de 

anunciar incessantemente Cristo, «caminho, verdade e vida» (Jo. 14,6), em 

quem os homens encontram a plenitude da vida religiosa e no qual Deus 

reconciliou consigo todas as coisas (4). (CONCÍLIO VATICANO II, 1965, n. 

1) 

A Declaração Nostra Aetate foi um marco na retomada da relação da Igreja com o 

Judaísmo. Ela é o caminho para curar as feridas abertas por séculos de hostilidades entre a Igreja 

Católica e o Judaísmo. Com ela, a Igreja começou uma nova etapa na relação e reconhecimento 

do judaísmo, dando um passo significativo para retificar as injustiças históricas cometidas ao 

longo dos séculos. 

Depois da promulgação da Declaração, a Igreja Católica começou a implementar 

diversas ações para estreitar os laços com as comunidades judaicas. Entre essas iniciativas estão 

o reconhecimento do Dia de Luto pelos Judeus na liturgia católica, a visita histórica do Papa 

João Paulo II à Sinagoga de Roma em 1986 e outros atos de reconciliação. 

A Nostra Aetate encorajou a Igreja Católica a procurar um entendimento mais profundo 

e respeitoso com as demais religiões, como o Islamismo e o Hinduísmo, essa abertura 

representou um convite ao diálogo pacífico e ao respeito recíproco. 

A Declaração foi recebida como uma mudança positiva dentro da Igreja, sobretudo entre 

os clérigos e teólogos que advogavam por uma maior abertura e reconciliação com o mundo 

contemporâneo. O documento foi considerado um avanço significativo na relação judaico-

cristã, na luta contra o antissemitismo e um meio de fomentar a paz religiosa. 

O que nós, Judeus, aprendemos de vós, Cristãos, durante esses últimos 50 

anos? 

Que a Igreja Católica, mas também as Igrejas protestantes, os eminentes 

membros das Igrejas ortodoxa e anglicana, decidiram reatar com as fontes e 

valores judaicos inscritos no coração da identidade de Jesus e dos apóstolos. 

Num caminhar, do qual a sinceridade foi comprovada, a Igreja efetuou uma 

reviravolta decisiva, de alcance teológico. Doravante através dela, o povo 

judeu não é mais tido como responsável pela morte de Jesus; a fé cristã não 

anula e nem substitui a Aliança realizada entre Deus e o povo de Israel; o 

antijudaísmo, que frequentemente acalentou o antissemitismo e que, outrora, 

alimentou o ensinamento doutrinal; o povo judeu não é mais considerado povo 

banido; e o Estado de Israel é doravante reconhecido pelo Vaticano.  

Este retorno não é só para nós Judeus, uma feliz tomada de consciência. Ele 

testemunha também uma capacidade extraordinária a ser avaliada em nome 

dos mais fundamentais valores religiosos e éticos. Nisto ele santifica o nome 

de Deus, forja para sempre o respeito e constitui um precedente de caráter 

exemplar para todas as religiões e convicções espirituais do planeta. 

(RIBEIRO; RAMOS, 2017, p. 81-82). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          89 

A Nostra Aetate foi recebida com alívio e esperança pela maioria da comunidade 

judaica. Mais tarde, o Papa João Paulo II continuou a fomentar um contato histórico com os 

judeus, declarando a profunda dor da Igreja pelo que lhes foi imposto durante a segunda guerra 

mundial pela Shoah e pedindo desculpas ao povo judeu pelas barbaridades sofridas. 

... o Papa João Paulo II afirmou repetidamente que o antissemitismo é “um 

pecado contra Deus e a humanidade”. No Muro ocidental de Jerusalém recitou 

a seguinte oração: Deus de nossos pais, Tu que escolhestes Abraão e seus 

descendentes para trazer o Teu Nome às Nações. Estamos profundamente 

entristecidos com o comportamento daqueles que, ao longo da história, 

causaram sofrimentos aos Teus filhos e, pedindo o Teu perdão”, desejamos 

comprometer-nos à fraternidade genuína com o povo da Aliança. (RIBEIRO; 

RAMOS, 2017, p. 72). 

A Igreja foi convidada a demonstrar um novo respeito pelas tradições judaicas e evitar 

o uso de linguagem antissemita em suas pregações e orações. 

As gerações de católicos que cresceram após a promulgação da Declaração Nostra 

Aetate experimentaram um contexto teológico significativamente mais receptivo e respeitoso 

em relação aos judeus. O documento da Santa Sé serviu como uma base para o futuro dos 

encontros e entendimentos, o diálogo entre judeus e cristãos passou a ser incentivado e desejado 

pela Igreja. 

Em 30 de outubro de 1989, a Comissão para o ecumenismo e o diálogo da 

Conferência dos Bispos Italianos proclamava o “Dia do diálogo judaico-

católico”. Esta jornada foi lançada com o espírito de “aprofundar o diálogo 

através de um maior conhecimento recíproco, superar os preconceitos, 

redescobrir os comuns valores bíblicos e criar iniciativas comuns para a 

justiça, a paz e a salvaguarda da criação e, se possível, trocar visitas”. A data 

que antecede a Semana de Oração pela Unidade dos Cristãos não é casual, 

significa “a distinção que o diálogo com os judeus deve ter com relação ao 

ecumenismo, mas ao mesmo tempo a atenção aos valores comuns, 

principalmente fundados na Bíblia, que judeus e cristãos compartilham. 

(VATICAN NEWS, 2021)  

Além de suas consequências no diálogo inter-religioso, teve um efeito importante na 

forma como o antissemitismo foi tratado na sociedade. A partir de 1965, países e organizações 

internacionais começaram a avaliar e condenar práticas discriminatórias contra os judeus, 

contribuindo para o surgimento de um movimento global em prol da tolerância religiosa e da 

convivência pacífica, como: a Declaração Nostra Aetate, A semana de oração pela unidade dos 

cristãos, o dia do Diálogo Judaico cristão, as visitas dos Papas João Paulo II (em 2000), e 

Francisco (em 2014), os textos e trabalhos científicos desenvolvidos pelo Centro Cristão de 

Estudos Judaicos só para citar alguns exemplos . 

A Nostra Aetate é um documento essencial para a Igreja Católica, que procurava uma 

nova perspectiva sobre sua conexão com suas raízes judaicas. Nos anos iniciais, após a 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          90 

promulgação do documento, as mudanças sugeridas foram implementadas de forma gradual. A 

nova posição foi recebida com entusiasmo por muitos membros da Igreja, apesar de alguma 

resistência. O trabalho ainda não acabou, é importante fazer este e outros documentos serem 

conhecidos para que a caminhada em direção ao diálogo, ao respeito e a paz se solidifique. 

Essa declaração abriu caminho para o início de reuniões e diálogos oficiais entre 

representantes da Igreja Católica e líderes judaicos. Os primeiros exemplos incluem reuniões e 

conferências além do incentivo da Igreja para que os católicos adotem atitudes mais respeitosas 

e solidárias. Um dos marcos importantes na história do diálogo inter-religioso foi o Concílio 

Vaticano II, realizado pela Igreja Católica Romana entre 1962 e 1965. Além disso, líderes 

religiosos como Mahatma Gandhi, Martin Luther King Jr., Madre Teresa, Papa Francisco, entre 

outros, desempenharam papéis fundamentais na promoção do diálogo e da cultura da paz. 

O Papa Paulo VI teve um papel fundamental na aplicação das orientações do documento, 

fortalecendo a dedicação ao diálogo entre as religiões. A partir desse ponto, papas subsequentes, 

incluindo João Paulo II, Bento XVI e Francisco, prosseguiram com o esforço de solidificar as 

alterações estabelecidas por esse legado, com documentos, pronunciamentos, visitas a Terra 

Santa, já citados anteriormente em nosso texto. 

O Diálogo Inter-religioso: Avanços e Desafios  

Nos anos seguintes, a Igreja Católica aumentou seus esforços para criar laços mais 

profundos e sinceros com a comunidade judaica. Com a criação de novas organizações e 

iniciativas para fomentar a compreensão mútua, como o Comitê de Diálogo Judaico-Católico, 

fundado em 1970, o diálogo inter-religioso passou a ser uma prioridade em várias esferas da 

Igreja. 

Uma das ações mais significativas após a Nostra Aetate ocorreu em 1986, quando o 

Papa João Paulo II visitou a Sinagoga de Roma e afirmou que os judeus não deveriam ser 

considerados "deicidas", nem responsabilizados pela morte de Jesus. Esse acontecimento foi 

um ponto crucial nas relações judaico-cristãs, evidenciando a magnitude da mudança no 

Vaticano e a vontade de prosseguir com o processo de reconciliação. 

O abraço entre São João Paulo II e o rabino-chefe de Roma, Elio Toaff, selou 

uma visita que permanece e ficará gravada no coração e na memória de muitas 

pessoas. Naquele dia de abril de 1986, pela primeira vez, um Papa cruzou o 

limiar da Sinagoga fazendo um gesto que depois os seus sucessores teriam 

repetido. Uma etapa, portanto, de um caminho importante composto também 

de orações dos Papas escritas num bilhete e inserido nas fendas do Muro das 

Lamentações em Jerusalém, assim como de visitas a Auschwitz e outros 

gestos. Um caminho cujas raízes sem dúvida estão na Nostra Aetate. É 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          91 

interessante notar, relendo os discursos dos protagonistas daquele dia de 35 

anos atrás, as referências a este documento conciliar, assim como à figura de 

São João XXIII. (VATICANO NEWS, 2021) 

Embora tenha havido progressos, o diálogo inter-religioso com os judeus enfrentou 

desafios. Nas décadas seguintes, surgiram críticas de que, apesar da Nostra Aetate ter 

incentivado uma mudança importante no discurso oficial da Igreja, a aplicação prática dessa 

nova perspectiva não foi consistente em todas as paróquias e instituições de ensino católicas, 

demonstrando que ainda temos um longo caminho a ser trilhado. Esse caminho pode ser 

comprovado pelo belo esforço da Igreja e de algumas congregações religiosas (como, por 

exemplo, a Congregação dos Religiosos de Nossa Senhora de Sion), para divulgar e fazer o som 

do Concilio Vaticano II e da Declaração Nostra Aetate continuarem sendo ouvidos pela Igreja. 

Citamos alguns documentos e eventos que corroboram nossa ideia; Adão, onde estás? Texto da 

visita do Papa Francisco ao Yad Vashem, em 2014; Declaração para o Jubileu da fraternidade 

a vir (RIBEIRO; RAMOS,2019, p.79-83). 

De maneira geral, a comunidade judaica respondeu de forma positiva a declaração, 

vendo-a como um importante avanço rumo à reconciliação e ao reconhecimento das injustiças 

históricas enfrentadas por seu povo, como podemos ler na Declaração para o Jubileu da 

fraternidade a vir, texto já citado anteriormente. 

No ano 2000, o Papa João Paulo II pediu desculpas pelas atrocidades perpetradas contra 

os judeus durante a Shoah (conforme apresentado na Folha de São Paulo de 13 de março de 

2000), em uma visita ao Memorial em Yad Vashem, João Paulo II reconheceu a perseguição 

aos judeus, um ato que foi muito apreciado pela comunidade judaica. Esse pedido de perdão 

passou a ser um exemplo para outros papas e líderes religiosos. 

Apesar da Nostra Aetate ter representado um avanço significativo, muitos judeus e 

católicos entenderam que o diálogo inter-religioso demandaria algo além de ações simbólicas. 

Ele demandaria um compromisso constante com a educação, a tolerância e a erradicação das 

origens do preconceito e da desinformação. Assim, as reflexões após a declaração se 

concentraram em fortalecer esse diálogo e torná-lo mais eficiente nas comunidades locais. 

Ao final do século XX e início do século XXI, novas gerações de líderes católicos e 

judeus passaram a participar de forma mais ativa no diálogo inter-religioso. Instituições como 

o “Centro de Diálogo Judaico-Católico” e “Acordo Internacional sobre a Tolerância Religiosa” 

foram estabelecidas para assegurar que a comunicação entre as duas religiões não fosse apenas 

uma prioridade, mas uma prática cotidiana, podemos ler muita produção sobre o tema do 

diálogo, por exemplo, no site Vatican News, Mundo Educação, periódico Científico Revista 

Cadernos de Sion do CCDEJ, só para citar algumas fontes. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          92 

Após a Declaração, o antissemitismo emergiu como um tema importante nas discussões, 

levando a Igreja Católica e outras organizações religiosas a adotarem medidas para combater 

esse tipo de ódio. As declarações Papais contra o antissemitismo, como as proferidas pelo Papa 

Francisco,62F

2 permanecem fundamentais para condenar o ódio e fomentar a educação contra 

preconceitos. 

Contudo, mesmo com as reformas e gestos de reconciliação, a Nostra Aetate não 

conseguiu impedir o ressurgimento do antissemitismo em diversas regiões do mundo, 

particularmente com o crescimento da intolerância religiosa e do nacionalismo extremista no 

século XXI. A relação entre judeus e cristãos seguiu sendo afetada por preconceitos históricos, 

disputas políticas e a intensificação do sentimento antissemita em certas áreas da Europa e do 

Oriente Médio. 

A Declaração da Nostra Aetate permanece como um ponto de referência significativo 

na história das relações entre judeus e cristãos. Apesar de a aplicação completa de seus 

ensinamentos demandar tempo e dedicação constante, o documento é fundamental para 

estabelecer relações inter-religiosas mais respeitosas e colaborativas, criando um marco para o 

diálogo inter-religioso mundial e ajudando a fomentar uma cultura de paz e compreensão 

recíproca. 

Com o mundo se tornando cada vez mais globalizado e diverso, manter e expandir o 

diálogo inter-religioso continua sendo um desafio para as gerações futuras. A Nostra Aetate 

deixou um legado que serve como base sólida para esse trabalho, porém é fundamental que 

católicos, judeus e líderes de outras religiões se dediquem constantemente a fomentar o respeito, 

a justiça e a paz entre todas as comunidades religiosas. 

Considerações finais 

A história das relações entre judeus e cristãos é marcada por períodos de intensa ruptura, 

seguidos por momentos de reconciliação. As tensões entre as comunidades foram constantes 

desde os primórdios do cristianismo, quando se consolidou a separação entre as duas tradições 

religiosas, passando por séculos de perseguições, discriminação e hostilidade. As Cruzadas, as 

Inquisições e os pogroms em diferentes momentos da Idade Média são apenas alguns exemplos 

 

2 Discurso do Papa Francisco aos responsáveis da comunidade judaica de Roma - sexta-feira, 11 de outubro de 

2013 – site do Vaticano. Discurso do Santo Padre Francisco aos professores e alunos do Pontifício Instituto Bíblico 

e aos participantes da Conferência: “Jesus e os fariseus: Uma revisão interdisciplinar” – quinta feira, 09 de maio 

de 2019 – site do Vaticano. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          93 

de como as relações se deterioraram, impulsionadas por alegações de deicídio, demonização 

dos judeus e condenação de sua resistência à conversão ao cristianismo. 

Embora tenham ocorrido essas rupturas, também ocorreram gestos ocasionais de 

reconciliação, como as tentativas de diálogo em momentos específicos da história, 

frequentemente silenciadas pelo intenso antijudaísmo institucionalizado na Igreja. Entretanto, 

a partir do século XX, especialmente após o término da Segunda Guerra Mundial e o efeito da 

Shoah, a necessidade de reexaminar as relações judaico-cristãs transformou-se em uma questão 

de sobrevivência moral e ética. Por meio do Concílio Vaticano II, a Igreja Católica admitiu a 

necessidade de superar séculos de hostilidade, criando um entendimento e fomentando a 

reconciliação com o povo judeu, com a promulgação do Nostra Aetate em 1965. 

Desse modo, a Nostra Aetate constituiu o ponto de inflexão fundamental na trajetória 

das relações entre judeus e cristãos. Ao declarar que os judeus não deveriam ser 

responsabilizados pela morte de Jesus e ao reconhecer a importância da herança judaica no 

cristianismo, o documento marcou o término de um período de preconceito teológico e deu 

início a uma nova era de respeito, compreensão e diálogo entre as religiões. 

Referências Bibliográficas 

BENTLEY, Jerry H. História da Idade Moderna: da Renascença ao Absolutismo. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2001. p. 211. 

BENSON, Peggy. A Inquisição na Espanha: perseguição e conversão forçada de judeus. 

São Paulo: Loyola, 2001. p. 78-80. 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. Nova edição revista. São Paulo: Paulus, 2002. 

CENTRO CRISTÃO DE ESTUDOS JUDAICOS. Trabalhos e publicações. Disponível em: 

https://www.pucsp.br/ccej. Acesso em: 20 out. 2025. 

CONFERÊNCIA GERAL DO EPISCOPADO LATINO-AMERICANO E CARIBE. 

Documento de Aparecida: Texto Conclusivo da V Conferência Geral do Episcopado Latino-

Americano e do Caribe. Aparecida, SP, 2007. 

CONCÍLIO VATICANO II. Constituições, decretos e declarações do Concílio Vaticano 

II. 1962-1965. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index.htm. Acesso em: 20 

out. 2025. 

CONCÍLIO VATICANO II. Declaração Nostra Aetate. In: CONCÍLIO VATICANO II. 

Documentos do Concílio Vaticano II. 30. ed. São Paulo: Paulus, 2000. p. 497-504. 

FALBEL, Ana Lucia. Os massacres contra os judeus ashkenazim na Primeira Cruzada. 

Dissertação (Mestrado em História) — Universidade de São Paulo, 1997. 

FRANCISCO, Papa. Exortação Apostólica Evangelii Gaudium: sobre o anúncio do 

Evangelho no mundo atual. São Paulo: Paulus; Loyola, 2013. 

https://www.pucsp.br/ccej
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index.htm?utm_source=chatgpt.com


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          94 

FRANCISCO, Papa. Discurso aos responsáveis da comunidade judaica de Roma. 

Vaticano, 11 out. 2013. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/october/documents/papa-

francesco_20131011_comunita-ebraica.html. Acesso em: 20 out. 2025. 

FRANCISCO, Papa. Discurso aos professores e alunos do Pontifício Instituto Bíblico e 

aos participantes da Conferência: “Jesus e os fariseus: Uma revisão interdisciplinar”. 

Vaticano, 9 mai. 2019. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-

francesco_20190509_conferenza-biblico.html. Acesso em: 20 out. 2025. 

GHETTO VENEZIA. The History. Disponível em: https://www.ghettovenezia.com/en/the-

history/. Acesso em: 20 out. 2025. 

HADDAD, Philippe. Jesus fala com Israel: uma leitura judaica de parábolas de Jesus. São 

Paulo: CCDEJ / Fons Sapientiae, 2015. 

HESCHEL, Abraham Joshua. Deus em busca do homem: filosofia da religião judaica. São 

Paulo: Perspectiva, 2000. p. 112. 

HESCHEL, Abraham Joshua. O povo do livro e a fé do homem: judeus e cristãos ao longo 

da história. São Paulo: Perspectiva, 2004. p. 123-125. 

HESCHEL, Abraham Joshua. The Prophets. New York: Harper & Row, 1976. 

ISAAC, Jules. A gênese do antissemitismo: ensaio histórico. Tradução: Marcos Bagno. Rio 

de Janeiro: Imago, 1999. p. 169. 

IGREJA CATÓLICA. Semana de Oração pela Unidade dos Cristãos. Disponível em: 

https://www.cei.org.br/semana-de-oracao-pela-unidade-dos-cristaos. Acesso em: 20 out. 

2025. 

IGREJA CATÓLICA. Dia do Diálogo Judaico-Cristão. Disponível em: 

https://www.cei.org.br/dia-do-dialogo-judaico-cristao. Acesso em: 20 out. 2025. 

JOÃO PAULO II. Discurso no Memorial Yad Vashem. Jerusalém, 23 mar. 2000. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-

mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000323_yad-vashem-mausoleum.html. Acesso em: 20 out. 

2025. 

JOSEFO, Flávio. Antiguidades Judaicas. Tradução de Vicente Pedroso. São Paulo: Editora 

das Américas, 1956. Livro XVIII, cap. 3, §3. 

LE GOFF, Jacques. A civilização do Ocidente medieval. São Paulo: Editora WMF Martins 

Fontes, 2003. p. 312-314. 

LOMONACO, Amedeo. Sessenta anos atrás o primeiro ato do Concílio, porta da Igreja 

aberta para o mundo. Vaticano News, 11 out. 2022. Disponível em: 

https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2022-10/60-anos-da-abertura-concilio-vaticano-

ii.html. Acesso em: 20 out. 2025. 

LUTERO, Martinho. Obras Selecionadas: Da que Jesus Cristo nasceu judeu (1523); Dos 

judeus e suas mentiras (1543). São Leopoldo: Sinodal, 1989. 

LUTERO, Martinho. Dos judeus e suas mentiras, 1543. In: LUTERO, Martinho. Obras 

Selecionadas. São Leopoldo: Sinodal, 1989. p. 223. 

MILLS, Charles. Venetian Jews and Economic Life. New York: Routledge, 2001. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131011_comunita-ebraica.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/october/documents/papa-francesco_20131011_comunita-ebraica.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190509_conferenza-biblico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190509_conferenza-biblico.html
https://www.ghettovenezia.com/en/the-history/?utm_source=chatgpt.com
https://www.ghettovenezia.com/en/the-history/?utm_source=chatgpt.com
https://www.cei.org.br/semana-de-oracao-pela-unidade-dos-cristaos
https://www.cei.org.br/dia-do-dialogo-judaico-cristao
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000323_yad-vashem-mausoleum.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000323_yad-vashem-mausoleum.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2022-10/60-anos-da-abertura-concilio-vaticano-ii.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2022-10/60-anos-da-abertura-concilio-vaticano-ii.html?utm_source=chatgpt.com


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a05 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 78-95, jul/dez 2025          95 

RIBEIRO, Donizete Luiz; RAMOS, Marivan Soares (org.): Jubileu de ouro do diálogo 

católico-judaico: primeiros frutos e novos desafios. São Paulo: Fons Sapientiae, 2017. 

STOW, Kenneth. The Jews in Venice: Fourteenth Century to the End of the Ghetto. London: 

Vallentine Mitchell, 1986. 

SANDERS, E. P. Jesus e o judaísmo. São Paulo: Loyola, 2003. p. 45. 

VATICAN NEWS. Há 35 anos, a histórica visita de São João Paulo II à Sinagoga de 

Roma. Vaticano News, Roma, 13 abr. 2021. Disponível em: 

https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2021-04/sao-joao-paulo-ii-visita-sinagoga-

roma.html. Acesso em: 17 out. 2025. 

VATICAN NEWS. Papa: judeus e católicos juntos para um mundo mais fraterno. 

Vaticano, 22 nov. 2022. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2022-

11/papa-francisco-congresso-judaico-mundial.html. Acesso em: 12 out. 2023. 

 

 

https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2021-04/sao-joao-paulo-ii-visita-sinagoga-roma.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2021-04/sao-joao-paulo-ii-visita-sinagoga-roma.html?utm_source=chatgpt.com

