
 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          6 

A PERMANÊNCIA DE ISRAEL COMO SUJEITO TEOLÓGICO À LUZ 

DE NOSTRA AETATE 

ISRAEL'S CONTINUED EXISTENCE AS A THEOLOGICAL 

SUBJECT IN LIGHT OF NOSTRA AETATE 

 

Elio PASSETO, nds. Religioso da Congregação Nossa Senhora de Sion, Mestre em Teologia 

Institut Catholique de Paris. Diretor do Centro Cristiano de Estudios Judaicos, Ratisbonne, 

Jerusalém. Professor do Centro de Estudios Judeocristianos de Madrid e membro da equipe de 

edição da Revista El Olivo. Professor do Centro Cristão de Estudos Judaicos–SP, e membro do 

Conselho Científico da Revista Cadernos de Sion. 0F

 

Resumo 

A Declaração Nostra Aetate, em seu nº 4, é um divisor de águas na relação e reconhecimento do 

judaísmo e do povo judeu. Dá-se início uma nova forma de pensar a Igreja em relação ao judaísmo, 

exortando os católicos a adotarem uma nova atitude cristã em relação ao povo judeu e ao judaísmo. Ela 

rompe com a lógica teológica do supersessionismo — a ideia de que a Igreja teria substituído Israel 

como povo eleito —, ao afirmar que os judeus “permanecem amados por Deus”, cuja aliança é 

irrevogável (cf. Rm 11,28–29). A conversão institucional promovida por Nostra Aetate precisa ser 

acompanhada por uma conversão teológica mais profunda, capaz de reconfigurar (repensar) a 

soteriologia, a eclesiologia e a cristologia, a partir de uma relação mais dialogal, com o povo ao qual 

“pertencem a adoção filial, a glória (Kavod), as alianças, a legislação, o culto, as promessas, ao qual 

pertencem os patriarcas, e do qual descende o Cristo, segundo a carne (encarnação)...” (Rm 9, 4-5). 

Palavras-chave: Nostra Aetate. Judaísmo. Cristinaismo. Vaticano II. 

Abstract 

The Declaration Nostra Aetate, in its paragraph 4, is a watershed in the relationship and recognition of 

Judaism and the Jewish people by the Church. It initiates a new way of thinking about the Church in 

relation to Judaism, urging Catholics to adopt a new Christian attitude toward the Jewish people and 

Judaism. It breaks with the theological logic of supersessionism—the idea that the Church has replaced 

Israel as the chosen people—by affirming that the Jews "remain beloved by God," whose covenant is 

irrevocable (cf. Rom 11:28–29). The institutional conversion promoted by Nostra Aetate needs to be 

accompanied by a deeper theological conversion, capable of reconfiguring (rethinking) soteriology, 

ecclesiology and Christology, based on a more dialogical relationship, with the people to whom “belong 

the filial adoption, the glory (Kavod), the covenants, the legislation, the worship, the promises, to whom 

belong the patriarchs, and from whom descended the Christ, according to the flesh (incarnation)…” 

(Rom 9, 4-5). 

Keywords: Nostra Aetate. Judaism. Christianity. Vatican II. 

Introdução 

Para explorar bem a sua herança, os cristãos têm uma especial necessidade 

dos judeus, tanto mais que eles têm uma espécie de conivência carnal com as 

Escrituras, dado que contra todo o dualismo fulminante, eles dão testemunho 

da unidade viva do homem chamado por Deus e porque eles continuam a ser 

 

 E-mail: director@ratisbonne.org.il 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          7 

o povo que destrói os ídolos e denuncia as ideologias antigas e novas 

(ECHEGARAY, 1997, p. 13 ) 

Este estudo propõe-se refletir sobre o caminho teológico traçado pela Declaração Nostra 

Aetate em seu nº 4, analisando a superação da teologia da substituição, o reconhecimento da 

permanência de Israel como sujeito teológico, os avanços do magistério católico e os desafios 

ainda em aberto para uma verdadeira renovação teológica. O encontro com os fundamentos da 

fé cristã passa necessariamente pelo diálogo direto e em profundidade com o povo judeu, com 

tudo o que compreende sua história, portanto, o estudo do judaísmo — de suas fontes, tradições 

e hermenêuticas — não é um anexo ao pensamento cristão, mas uma exigência constitutiva para 

uma teologia mais fiel ao mistério de Deus, que se revela na história e permanece fiel às suas 

promessas.1F

1 

A leitura retrospectiva dos 60 anos da promulgação da Declaração Nostra Aetate pelo 

Concílio Vaticano II, outubro de 1965, confirma que ela representou uma inflexão profunda na 

forma como a Igreja Católica se relaciona com o povo judeu. Nostra Aetate, é, praticamente, o 

documento oficial da Igreja que permitiu ao mundo católico refletir sobre a sua relação com o 

povo judeu e o judaísmo, com a  sua própria história e com a sua identidade. Em seu parágrafo 

4, a Declaração rompe com a lógica teológica do supersessionismo — a ideia de que a Igreja 

teria substituído Israel como povo eleito — ao afirmar que os judeus “permanecem amados por 

Deus”, cuja aliança é irrevogável (cf. Rm 11,28-29). Essa afirmação introduziu uma mudança 

de paradigma: não se trata apenas de melhorar as relações com o judaísmo e com o povo judeu 

por motivos éticos ou históricos, mas de reconhecer a validade permanente da eleição de Israel 

e, portanto, sua relevância teológica contínua. Sendo assim, a declaração Nostra Aetate 

inaugurou uma nova forma de pensar a Igreja em relação ao judaísmo, exortando os católicos 

a adotarem uma nova atitude cristã em relação ao povo judeu e ao judaísmo. 

Essa renovação não nasceu do nada, a partir do terreno vazio. O processo de abertura ao 

reconhecimento começou nos anos anteriores ao Concílio Vaticano II. Uma referência 

importante foi a Conferência de Seelisberg, na Suíça, de 30 de julho a 5 de agosto de 1947, que 

contou com a presença de 70 participantes, representantes protestantes, judeus e católicos. No 

final desta conferência, foi elaborado um documento com 10 pontos principais que serviriam 

de base para as discussões posteriores entre a Igreja e o povo judeu. A Conferência e os seus 

 

1. “Nas últimas décadas, o ‘diálogo ad extra’, como ‘ad intra’ tem conduzido com clareza crescente a percepção de 

que os cristãos e os judeus são dependentes um do outro e o diálogo entre eles, para a teologia, não é uma questão 

de escolha, mas uma obrigação” (KOCH, 2012). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          8 

debates subsequentes sobre as questões levantadas foram muito importantes para o 

desenvolvimento do parágrafo 4 da Declaração Nostra Aetate. 

Assim sendo, no período que antecedeu o Concilio Vaticano II, muitas vozes, embora 

pouco percebidas, já afirmavam que o cristianismo não poderia mais pensar-se como "em vez 

de" Israel, mas sim "com" Israel — em escuta recíproca 2F

2. Mais tarde, no espírito de Nostra 

Aetate, a Comissão para as Relações Religiosas com o Judaísmo, no documento de 2015, Os 

dons e o chamado de Deus são irrevogáveis, afirma que a presença contínua de Israel é um sinal 

da fidelidade de Deus, e não um obstáculo para a fé cristã. 

Um segundo fator que contribuiu fortemente para a consciencialização da Igreja na sua 

abordagem sobre o povo judeu foi o contacto estabelecido entre o historiador judeu francês e 

sobrevivente do Holocausto Jules Isaac (1877-1963)3F

3 e o Papa João XXIII. Foi Jules Isaac quem 

apresentou ao Papa, de forma esquemática, o aspecto negativo da relação da Igreja com o povo 

judeu, perpetuado ao longo dos séculos pela Igreja na sua catequese e pregação, precisamente 

com uma expressão que ele próprio cunhou: "o ensinamento do desprezo" (ISAAC, 1975), 

referindo-se às raízes cristãs do antissemitismo presentes na história da Igreja e que 

proporcionaram um terreno muito fértil para a Shoa 4F

4. Num dos seus encontros, Jules Isaac 

perguntou ao Papa se poderia ter alguma esperança de mudanças que a Igreja pudesse promover 

em relação ao povo judeu, e o Papa respondeu: "Você tem direito a mais do que esperança." 

Na realidade, antes de convocar o Concílio Vaticano II, o Papa João XXIII sinalizou a 

direção que a Igreja iria seguir. As suas atividades passadas levaram-no a desenvolver uma 

extraordinária sensibilidade para com o judaísmo e o povo judeu. 

Imediatamente após ter-se tornado Papa, João XXIII, em 1959, eliminou a expressão 

“judeus pérfidos” da liturgia da Sexta-feira Santa. Em outubro de 1960, o Papa saudou um 

grupo de judeus americanos com as palavras “Eu sou José, vosso irmão” 5F

5. O Cardeal Kasper 

comentou esta expressão, dizendo: “Tal expressão de fraternidade era um tom completamente 

novo depois de tantos séculos marcados pela ‘linguagem do desprezo’ (Júlio Isaac) (KASPER, 

2022, p. 122). 

 

2. Menciono aqui o grande trabalho de ponta que os Religiosos de Nossa Senhora de Sion já desenvolviam a partir 

dos anos 50, do século passado, em Paris, em torno da Revista Cahiers Sioniens, nas pessoas de Paul Demann, 

Renée Block, Géza Vermés, Kurt Ruby, entre outros.  
3. O diário da sua visita ao Papa João XXIII e os seus comentários encontram-se na revista SENS, Jules Isaac, 7 de 

agosto de 1977. 
4. Há um trabalho muito sério que pode pecar pela forte atribuição da responsabilidade da Shoa sobre a teologia 

que a Igreja desenvolveu ao longo da história, porém ele não perde sua importância ao mostrar elementos concretos 

que puderam conduzir a grande tragédia da Shoa (cf. RUETHER, Stok, 1996). 
5. Coincidentemente, o Papa João XXIII chamava-se Giuseppe Roncalli, mas o ele se referiu ao encontro de José 

no Egito com os seus irmãos (Gn 45,4). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          9 

Como resultado da determinação do Papa João XXIII de que urgia ao Concílio 

responder sobre o distanciamento da Igreja com o Judaísmo, o trabalho começou, mas os Padres 

do Concílio não sabiam como situar o Judaísmo dentro do contexto da Igreja. Uma vez mais, o 

processo foi impulsionado graças a algumas pessoas, principalmente o Papa, ele mesmo e o seu 

assistente, o Cardeal Bea. 6F

6 

A Teologia da Substituição (supersessionismo) 

Hoje, é de conhecimento geral que durante séculos, a teologia cristã foi marcada por 

uma concepção supersessionista, ou seja, a ideia de que a Igreja teria substituído Israel no plano 

salvífico de Deus, de onde, portanto, o comportamento do “ensinamento do desprezo”, definido 

por Jules Isaac. Essa visão se apoiava numa leitura linear e tipológica das Escrituras, segundo 

a qual as promessas feitas ao povo de Israel encontrariam seu cumprimento pleno e definitivo 

na Igreja, o "novo Israel", tornando, assim, obsoleto o antigo. Israel era visto como preparação, 

figura ou sombra (cf. Hb 10,1) da realidade plena revelada em Cristo. A destruição do Templo 

em 70 d.C. e a posterior dispersão judaica foram frequentemente interpretadas como um sinal 

do juízo divino e da rejeição de Israel por não ter reconhecido o Messias. 

Essa teologia foi sendo construída já a partir dos primeiros séculos da era cristã, quando 

pensadores expoentes do cristianismo, oriundos do paganismo, buscaram definir sua identidade 

religiosa distanciando-se totalmente das práticas e valores pagãos e ao mesmo tempo tentaram 

construir a independência identitária sem o judaísmo 7F

7. Na ausência de uma tradição religiosa e 

tendo como único livro religioso de referência as Sagradas Escrituras do povo judeu, foi preciso 

ou negar o seu conteúdo, como é o caso de Marcião e sua escola 8F

8 em que o Deus que se revela 

ao povo de Israel seria um deus inferior ao Deus de Jesus Cristo e por isso, as Escrituras do 

 

6. Para um relato completo de todo o processo da elaboração da Declaração Nostra Aetate, suas várias fases e suas 

dificuldades, confira: DUJARDIN, 2003; OESTERREICHER, 1986; GILBERT, PORTO. Também está muito bem 

elencado detalhadamente, fase por fase e seus meandros, o artigo de HEBBELINCK, 2011. 
7. A base inicial e a transmissão da fé em Jesus ressuscitado acontecem a partir dos elementos culturais e religiosos 

do judaísmo, porém, progressivamente os vindos do paganismo vão criando uma realidade diversificada. Para uma 

melhor compreensão dessa complexa realidade que viveram as comunidades dos seguidores de Jesus, ver, 

FREDRIKSEN, 2018. 
8. “Marcião considerava o Deus do Antigo Testamento como inferior ao Deus amor revelado no Novo e havia 

substituído ‘a Lei e os profetas’ pelo ‘Evangelho e o Apóstolo’, isto é, por Lucas e as dez cartas de Paulo, estes 

textos expurgados das passagens que apresentavam o Deus da antiga Aliança como criador do mundo e Pai de 

Jesus Cristo” (cf. MINNERATH, 1997). Irineu de Lyon (130-202) confirma uma fala de seu mestre Policarpo, que 

conheceu Marcião pessoalmente: “... a heresia de Marcião foi o desvio mais chocante da verdade apostólica. Ele 

negou a inspiração do Antigo Testamento e a continuidade do Deus e Criador com Cristo. O Bispo Policarpo sabia 

como lidar com ele. Quando Policarpo conheceu Marcião, disse Irineu, ele o saudou como 'o primogênito de 

Satanás'” (FOX, 2006, p. 492). Vale a pena sublinhar, entre vários escritos dos Padres da Igreja, a monumental 

obra de Irineu intitulada: Contras as Heresias, que representa o grande combate contra Marcião e sua escola. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          10 

povo Judeu perde a sua importância. Por outro lado, outra atitude, foi apossar-se das Escrituras 

do povo judeu, justificando-se que é somente em Jesus que se pode interpretar e entender 

corretamente as Escrituras. Figura como Justino Mártir 9F

9, que afirmou e ensinou que os cristãos 

se tornaram, doravante, o verdadeiro povo de Deus. Outro grande expoente: João Crisóstomo 

(349-407), cujas homilias (8 homilias nos anos 386-387) contra os judeus alimentaram séculos 

do antijudaísmo cristão 10F

10. Nesse mesmo espírito, Cirilo de Jerusalém (315-387) fala da rejeição 

de Israel e da substituição 11F

11. Na Idade Média, esse modelo se institucionalizou ainda mais, 

chegando até a iconografia, como a famosa representação da "Sinagoga cega" e da "Igreja 

triunfante" em catedrais na Europa na Idade Média 12F

12. 

 

9. Justino Mártir (100-165 d.C.) praticamente foi o primeiro, depois do período apostólico, a elaborar uma reflexão 

teológica referindo-se à realidade judaica. Em seu trabalho intitulado “O Diálogo com Trifão”, Justino relata seu 

encontro com um Judeu imaginário, nomeado Trifão (pode ser que tenha feito alusão a um mestre judeu, Rabi 

Tarfon). O diálogo é construído para provar a veracidade do cristianismo em relação ao judaísmo seja pela adoção 

filial, portanto, os cristãos filhos legítimos através de Jesus Cristo, como também por aceitar Jesus como Filho de 

Deus e Deus feito homem; assim sendo, os cristãos são os únicos capazes de interpretar corretamente as Palavras 

das Escrituras. Os Judeus são, portanto, substituídos pelos cristãos. Um pequeno exemplo do diálogo:  

“Reconhece-os, Trifão? Elas estão depositadas nas vossas Escrituras, ou melhor, não nas vossas, mas nas nossas, 

pois deixamo-nos persuadir por elas, enquanto vós as ledes sem compreender o espírito que nelas está” (Diálogo 

com Trifão, nº 29). “É, pois, em Jacob, o Patriarca, e não em Cristo, que os gentios, e também vós, esperam? Assim 

como o Verbo nomeia a Cristo de Israel e Jacob, também nós, que fomos criados a partir de Cristo, somos a 

verdadeira raça israelita” (Diálogo com Trifão, nº 153). 
10. As afirmações de Crisóstomo contra os judeus são violentas. Ele pretende curar sua comunidade de uma terrível 

enfermidade que está contagiando seus paroquianos, como resultado da proximidade desses paroquianos com vida 

da sinagoga, com sua liturgia e festas judaicas. As homilias são extensas, os adjetivos que ele atribui aos judeus 

são de difícil tradução para o português. Um rápido exemplo: “Muitos, eu sei, respeitam os judeus e pensam que 

seu modo de vida atual é venerável. É por isso que eu me apresso para arrancar e rasgar esta opinião mortal. Eu 

disse que a sinagoga não é melhor que um teatro e eu apresentei um profeta como minha testemunha – "Você tinha 

a testa de uma prostituta, você tornou-se sem vergonha diante de todos." Quando uma prostituta se estabelece, o 

lugar é um bordel. Mas a sinagoga não é apenas um bordel e um teatro, é também um antro de ladrões e o 

alojamento para animais selvagens”. Para uma visão completa dessas imprecações e sobre a substituição de Israel 

pela Igreja, é recomendável o livro de Marcel Simon que foi o pioneiro na matéria de forma sistemática no 

tratamento de todas as fontes disponíveis (SIMON, 19832). Outro livro fundamental sobre o tema que sem 

contradizer o trabalho de Marcel Simon, é uma decisiva confirmação GAGER, 1983. Ver também, FREDRIKSEN 

e IRSHAI, 2006. É necessário, também, ressaltar que esses ataques violentos contra os judeus e suas práticas 

religiosas, por parte de pessoas expoentes do Cristianismo, indicam que na prática, no contexto social, entre judeus 

e cristãos, acontecia o contrário, havia uma interrelação e mesmo uma forte atração do judaísmo e da vida sinagogal 

sobre os cristãos vindo do paganismo, por isso, a necessidade de deslegitimizar o judaísmo e o povo judeu (Cf. 

FREDRIKSEN, 2003, p. 35-63). 
11. “Desde o momento em que os judeus, por causa das armadilhas que levantaram contra o Senhor, foram rejeitados 

de seu favor, o Salvador instituiu, dentre os pagãos, uma segunda assembleia, a nossa Santa Igreja, para nós 

cristãos”, Catequese batismal, 18/25. 
12. Vale a pena ver imagens da época medieval onde a Igreja é representada como triunfante, com a cabeça erguida, 

coroa sobre a cabeça, com o cajado na mão e de olhar altivo, em oposição à Sinagoga é representada com os olhos 

vedados, cabeça voltada para baixo, com seu cajado quebrado, isto é, completamente aniquilada e destruída. Conf.: 

https://auferstehung.medium.com/the-synagogue-and-the-church-antisemitism-and-otherization-in-medieval-art-

354e3374efe1. Menciono aqui uma imagem da Sinagoga e da Igreja pintada pelo artista judeu: Joshua Koffman, 

exposta em St. Joseph´s University, Philadelphia, USA, 2015. Ela reflete inteiramente a aproximação entre a 

Sinagoga e a Igreja, as duas se vestem de igual forma e uma volta o seu olhar para o livro da outra, como fruto do 

ensinamento do nº 4 da Declaração Nostra Aetate. Esta imagem está estampada na capa do livro de BLOCH, 2022.  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          11 

Essa mentalidade teológica não apenas marginalizou o judaísmo como religião viva, 

mas também legitimou práticas discriminatórias, políticas de conversão forçada e, em última 

instância, preparou o terreno para o antissemitismo moderno, inclusive aquele que desaguou 

tragicamente na Shoá 13F

13. 

Novo pensar teológico 

A Igreja ‘perscrutando o seu próprio mistério’, encontra-se com o judaísmo de sempre: 

de Abraão a nossos dias. Portanto, um olhar para dentro de si mesma; o judaísmo se revela a  

partir de seu próprio interior. Desse ‘reencontro’ ela afirma a permanência de Israel como povo 

da ‘aliança nunca revogada’, continuando assim sendo sinal da fidelidade de Deus ao seu povo. 

Assim sendo, em seu mistério a Igreja é chamada a testemunhar essa fidelidade e a renunciar a 

qualquer forma de proselitismo junto ao povo judeu14F

14 

Ao abandonar o proselitismo em relação aos judeus e afirmar a validade permanente da 

aliança, consolida definitivamente a superação formal da teologia da substituição no magistério 

católico contemporâneo. Esse foi o passo mais importante e consequentemente normativo para 

os católicos. Essa decisão é a bússola para o pensar teológico que deve ser traduzido em 

linguagem acessível no estudo, na catequese, na pregação... 

Este avanço (ou volta às suas origens) promovido por Nostra Aetate também se 

manifestou de forma significativa no magistério pontifício 15F

15. Em 1980, durante seu discurso em 

Mainz, o Papa João Paulo II declarou: “o povo da Antiga Aliança, nunca revogada por Deus, 

não foi rejeitado”. Em 1986, tornou-se o primeiro papa a visitar uma sinagoga em Roma, onde 

saudou os judeus como “nossos irmãos mais velhos na fé de Abraão” 16 F

16. Bento XVI, insistiu na 

 

13. “Nós devemos nos lembrar a célebre trilogia pseudo-teologia, então comumente aceita no meio cristão: 

infidelidade, rejeição, substituição. Com uma tal argumentação, a herança pertence na sua totalidade e sem 

contestação possível à Igreja, reconhecida como o novo Israel. Ninguém se interrogava em profundidade sobre um 

outro sentido possível da expressão ausente no Novo Testamento. O povo judeu era infiel e os cristãos fiéis não 

teria como missão senão convertê-lo” (DUJARDIN, 2003, p. 337). 
14. “Na prática, isso significa que a Igreja Católica não realiza nem promove nenhuma ação missionária institucional 

específica em relação aos judeus”, in “Os Dons e o chamado de Deus são irrevogáveis” (Rm 11,29) (COMISSÃO 

PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO, 2015, nº 40). 
15. Ver PASSETO, 2014, p. 79-80; 2017, p. 27-48. 
16. Na verdade João Paulo II foi um incansável combatente na formação de uma nova consciência em relação ao 

judaísmo e ao povo judeu, seja em pregações, nos encontros, nos escritos, como incentivando toda iniciativa que 

concorresse para isso. Entre um oceano de frases destaco uma em que situa Jesus no seio do povo judeu: “privar 

Cristo de sua relação com o Antigo Testamento é como cortá-lo de suas raízes e esvaziar seu mistério de todo 

significado… a encarnação teve necessidade de criar raízes em séculos de preparação. Caso contrário, Cristo teria 

sido como um meteorito caído acidentalmente na Terra” (JOÃO PAULO II, 1997, p. 232). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          12 

necessidade de dar continuidade aos avanços realizados por seu predecessor 17 F

17. O Papa 

Francisco reforçou a amizade com o povo judeu, reconhecendo que “Deus nunca rompeu a 

aliança com Israel”, destacando o valor do diálogo como forma de escuta do mesmo Deus 18F

18. 

Tais avanços não se restringem ao plano doutrinal. Verificam-se também em iniciativas 

concretas como a inclusão do judaísmo nos currículos teológicos, a revisão de materiais 

catequéticos e litúrgicos, a realização de encontros teológicos judeu-cristãos, e o fomento de 

espaços de escuta mútua. Em todas essas frentes, percebe-se uma sólida, embora lenta, 

conversão teológica da Igreja que passa a ver Israel não mais como adversário ou figura 

ultrapassada, mas como um interlocutor legítimo e necessário. 

Israel como parte do desígnio salvífico de Deus 

A superação da teologia da substituição não implica, portanto, apenas uma revisão 

histórica, ética, ou da linguagem, mas exige uma reconfiguração profunda da própria teologia 

cristã. Reconhecer a permanência de Israel como sujeito teológico significa afirmar que o povo 

judeu continua a ter um papel ativo e insubstituível no desígnio salvífico de Deus 19F

19, não apenas 

como testemunha do passado, mas como interlocutor vivo no presente da fé. 

Nesse sentido, a teologia cristã é interpelada a desenvolver uma hermenêutica que 

reconheça o caráter irrevogável da eleição de Israel (cf. Rm 11,29), não como um problema 

teológico a ser resolvido, mas como um mistério a ser contemplado. O desafio reside em manter 

a integridade da fé cristã — centrada na revelação de Deus em Jesus Cristo — sem reduzir o 

 

17. “Nesse sentido, desde os primeiros dias do meu pontificado, e em particular durante a minha recente visita à 

Sinagoga de Colônia, expressei minha firme determinação de seguir os passos do meu predecessor, o Papa João 

Paulo II. O diálogo judaico-cristão deve continuar a enriquecer e aprofundar os laços de amizade que se 

desenvolveram, e a pregação e a catequese devem se empenhar em garantir que nossas relações mútuas sejam 

apresentadas à luz dos princípios estabelecidos pelo Concílio” (BENTO XVI, 2005). E, como seu predecessor, 

Bento XVI insiste sobre a centralidade do povo judeu como a chave para a compreensão de Jesus para a fé cristã: 

“Sua vinda significa que os gentios não podem descobrir Jesus e adorá-lo como o Filho de Deus e Salvador do 

mundo, exceto voltando-se para os judeus e recebendo deles a promessa messiânica contida no Antigo Testamento. 

A Epifania manifesta que "a multidão dos gentios entra na família dos patriarcas" e adquire a "israelitica dignitas", 

a dignidade de Israel” (BENTO XVI, 2007, p. 20). 
18. “Uma consideração muito especial é dirigida ao povo judeu, cuja aliança com Deus jamais foi revogada, porque 

“os dons e a vocação de Deus são sem arrependimento” (Rm 11,29). A Igreja, que compartilha com o judaísmo 

uma parte importante das Sagradas Escrituras, considera o povo da aliança e sua fé como uma raiz sagrada de sua 

própria identidade cristã (cf. Rm 11,16-18). Como cristãos, não podemos considerar o judaísmo como uma religião 

estrangeira, nem classificar os judeus entre aqueles chamados a abandonar os ídolos e se converter ao Deus 

verdadeiro (cf. 1Ts 1,9). Cremos juntos no Deus único que atua na história e acolhemos com eles a Palavra comum 

revelada” (FRANCISCO, 2013, nº 247-249). 
19. Michel Remaud, teólogo católico, grande especialista do judaísmo, resume perfeitamente esse princípio que 

parte da formação da fé cristã, ao comentar Paulo na carta aos Romanos 9-11: “É porque Israel persevera no 

judaísmo que as nações podem ter acesso a Salvação” (2000, p. 153). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          13 

judaísmo a uma realidade ultrapassada ou meramente preparatória. Trata-se de afirmar 

simultaneamente a novidade do Cristo e a continuidade da aliança com Israel. 

Ademais, considerar Israel como sujeito teológico ativo, implica reconhecer a validade 

de sua tradição religiosa, seu culto, sua ética e sua interpretação contínua das Escrituras. A 

escuta mútua entre judeus e cristãos não se dá, portanto, apenas no plano sociocultural ou 

diplomático, mas no coração da própria experiência de fé. Como ensina a Igreja: "Este interesse 

pelo judaísmo no ensino católico não se baseia apenas em fundamentos históricos ou 

arqueológicos, mas deve também levar em conta a fé e a vida religiosa do povo judeu, tal como 

é praticada hoje..." (Notas para uma apresentação correta dos judeus e do judaísmo na pregação 

e catequese da Igreja Católica, 1985). 

A presença viva de Israel no horizonte teológico da Igreja, ensinado em seus inúmeros 

documentos ao longo dos 60 anos depois da Declaração Nostra Aetate, desafia-a a pensar-se 

não como herdeira exclusiva das promessas, mas como co-testemunha do Deus da aliança 

concluída com Israel à qual a Igreja se associa 20F

20. Este reconhecimento enriquece a auto-

compreensão cristã e abre espaço para uma espiritualidade do encontro, em que a alteridade do 

outro não é ameaça, mas revelação e complementariedade no plano salvífico de Deus. 

Assim sendo, a permanência de Israel como sujeito teológico não é um detalhe 

periférico, mas a chave para uma teologia cristã mais fiel às suas origens, às suas raízes bíblicas, 

mais sensível aos apelos do nosso tempo e mais aberta ao mistério de Deus que age na história 

de formas que ultrapassam nossas categorias 21F

21. O que Paulo depois de discorrer sobre a relação 

estabelecida entre Deus e Israel dirá: “Ó abismo da riqueza, da sabedoria e da ciência de Deus! 

Como são insondáveis seus juízos e impenetráveis seus caminhos!” (Rm 11, 33). 

O descompasso entre o magistério e a teologia sistemática 

Constata-se, no entanto, que apesar dos avanços significativos no magistério da Igreja 

em relação ao judaísmo — especialmente desde Nostra Aetate — persiste, no interior da 

 

20. “Israel continua em um relacionamento de aliança com Deus, porque a aliança-promessa é definitiva e não pode 

ser abolida” (PONTÍFICIA COMISSÃO BÍBLICA, 2002, nº 42). 
21. O Catecismo da Igreja ensina a permanência de Israel com seus valores, suas promessas ..., fundamentando no 

que o Apóstolo Paulo disse: “A Igreja, povo de Deus na nova Aliança, ao perscrutar o seu próprio mistério, 

descobre o vínculo que a une ao povo judaico, ‘a quem Deus falou primeiro’. Ao invés das outras religiões não 

cristãs, a fé judaica é já uma resposta à revelação de Deus na antiga Aliança. É ao povo judaico que ‘pertencem a 

adopção filial, a glória, as alianças, a legislação, o culto, as promessas [...] e os patriarcas; desse povo Cristo nasceu 

segundo a carne’ (Rm 9, 4-5); porque ‘os dons e o chamamento de Deus são irrevogáveis’ (Rm 11,29)”, (Catecismo 

da Igreja Católica, 2022, nº 839). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          14 

teologia sistemática e da formação eclesial, uma defasagem entre a nova postura oficial e as 

categorias teológicas tradicionais que continuam a ser ensinadas e utilizadas 22F

22. 

Muitos currículos de teologia, manuais dogmáticos e abordagens catequéticos ainda 

operam com estruturas herdadas de um modelo substitucionista, mesmo que de forma implícita. 

A persistência de expressões como “o verdadeiro Israel”, “plenitude do Antigo Testamento” ou 

a leitura tipológica unilateral — na qual todas as realidades do Primeiro Testamento são vistas 

exclusivamente como prefiguração de Cristo — revela que, embora a Igreja tenha repudiado 

formalmente a teologia da substituição, através de seus ensinamentos normativos, suas raízes 

continuam presentes nas formas de pensar, ensinar, anunciar e transmitir a fé. 

Os teólogos que debruçaram sobre esse tema, à luz de Nostra Aetate 23F

23, apontam para o 

fato de que o supersessionismo não é apenas uma doutrina entre outras, mas uma estrutura 

subjacente que moldou profundamente a narrativa cristã da história da salvação. Para superá-la 

efetivamente, não basta renunciar a certas formulações: é necessário reconstruir os alicerces da 

teologia cristã à luz da permanência de Israel e do reconhecimento de sua aliança irrevogável 

com Deus. O pensar teológico deve partir dessa premissa. 

Esse descompasso pode ser observado também nas dificuldades práticas de muitos 

ambientes eclesiais em acolher o diálogo judeu-cristão como um elemento constitutivo da vida 

da Igreja, e não como um apêndice diplomático ou ecumênico, ou, mais grave, quando se faz 

por concessão. A resistência em atualizar a linguagem litúrgica, as dificuldades em integrar o 

judaísmo vivo na teologia bíblica e a hesitação diante de uma teologia da aliança não 

substitucionista revelam que a recepção de Nostra Aetate e todo o ensinamento da Igreja 

decorrente dessa Declaração, como afirmado antes, permanece parcial. Em muitos lugares e 

muitas vezes, malgrado a insistência dos ensinamentos da Igreja à luz de Nostra Aetate, somos 

testemunhas da permanência da mesma chave de leitura e linguagem na teologia, nos meios 

eclesiais e na elaboração e transmissão do pensar teológico.  

Ademais, a ausência de uma hermenêutica bíblica pós-substitucionista amplamente 

difundida torna difícil aos pregadores, catequistas e estudiosos cristãos, que não receberam uma 

formação adequada, interpretarem o Antigo Testamento como Escritura viva também para os 

 

22. Como afirma o grande teólogo da relação da Igreja com o Judaísmo: “A reviravolta teológica feita pelo Vaticano 

II em relação aos judeus constitui um dos principais avanços teológicos do Concílio. Infelizmente, seu pleno 

significado ainda não é reconhecido” (PAWLIKOWSKI, 2003, p. 492). 
23. Cito, como exemplo, alguns nomes entre tantos teólogos que trabalharam incansavelmente através de suas 

reflexões teológicas, de seus escritos e de seus ensinamentos na difusão e implementação dos ensinamentos 

segundo o nº4 da Declaração Nostra Aetate: Michel Remaud, R. Kendall Soulen, Eugene Ficher, John T. 

Pawlikowski, Jean Dujardin, Bernard Dupuy, Peter Von der Ostem-Sacken, Fadiey Lovsky, Peter Tomson, John 

Oesterreicher. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          15 

judeus de hoje, e não apenas como recurso tipológico da fé cristã. A consequência disso é a 

perpetuação, mesmo que inconsciente, de leituras que reforçam a ideia de que a vinda de Cristo 

esvaziou o sentido teológico do judaísmo. E, tal prática, está em contradição com o ensinamento 

da Igreja pós-conciliar, dado que as decisões conciliares são normativas para todos os 

católicos24F

24.  

Por fim, a teologia cristã continua sendo desafiada a integrar, em seu núcleo doutrinal, 

a presença contínua e teologicamente significativa de Israel. A conversão institucional 

promovida por Nostra Aetate precisa ser acompanhada por uma conversão teológica mais 

profunda, capaz de reconfigurar (repensar) a soteriologia, a eclesiologia e a cristologia, a partir 

de uma relação não hierárquica, mas dialogal, com o povo ao qual “pertencem a adoção filial, 

a glória (Kavod), as alianças, a legislação, o culto, as promessas, ao qual pertencem os 

patriarcas, e do qual descende o Cristo, segundo a carne (encarnação)...” (Rm 9, 4-5). 

Desafios teológicos 

À luz de Nostra Aetate e dos documentos que a seguiram, a teologia cristã é hoje 

interpelada a enfrentar um desafio fundamental: repensar-se a partir do reconhecimento da 

origem judaica do cristianismo e da permanência da aliança de Deus com Israel. Para que esse 

reconhecimento não permaneça apenas retórico ou pastoral, mas se torne fermento vivo no 

pensamento teológico, é necessário um comprometimento efetivo com o estudo do judaísmo 

em sua riqueza textual, litúrgica, ética e espiritual. Não há outra via 25F

25. 

O Novo Testamento não pode ser adequadamente compreendido sem referência ao 

universo judaico do Segundo Templo. Jesus de Nazaré, seus discípulos e os primeiros cristãos 

viveram e pensaram como judeus. Ignorar esse contexto leva a distorções exegéticas e 

teológicas que comprometem a fidelidade às próprias fontes cristãs. João Paulo II afirmou de 

forma decisiva:  

Por isso, aqueles que consideram como meros fatos culturais contingentes que 

Jesus fora judeu e que seu ambiente fora o mundo judaico – fatos que a seu 

juízo poderiam ser substituídos por outra tradição religiosa sem que a pessoa 

do Senhor perca sua identidade – não somente desconhecem o significado da 

história da salvação, como também, mais radicalmente, atacam a verdade 

mesma da Encarnação…” (1997) 

 

24. Como afirmou o Papa João Paulo II, incluindo todos, sem exceção: “Desejo confirmar, com absoluta convicção, 

que o ensinamento do Concílio Vaticano II, na Declaração Nostra Aetate... permanece para nós, para a Igreja 

Católica, para o Episcopado... e para o Papa, um ensinamento que deve ser seguido. Um ensinamento que deve ser 

aceito, não apenas como algo apropriado, mas muito mais, como uma expressão de fé, uma inspiração do Espírito 

Santo, uma palavra de sabedoria divina” (1985). 
25. Ver a profunda reflexão que propõe, neste sentido (LENHARDT, 2003, p, 99-113). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          16 

Isso implica, entre outras coisas, uma abertura real ao estudo do Talmud, da literatura 

rabínica, das festas judaicas, da ética e da espiritualidade que animam o povo judeu ao longo 

dos séculos. Essa escuta não deve ser motivada por mera curiosidade intelectual, mas por uma 

disposição teologicamente fundamentada de reconhecer que Deus continua a falar por meio de 

Israel 26F

26. 

Além disso, o diálogo com o judaísmo oferece ao cristianismo a possibilidade de 

reencontrar suas raízes e purificar-se de leituras triunfalista e excludentes. O desafio que se 

apresenta à teologia cristã contemporânea é integrar essa dimensão como parte constitutiva de 

sua reflexão, e não como um suplemento marginal 27F

27. 

Nesse sentido, o estudo do judaísmo, de Abraão até nossos dias, deve ser promovido 

nos seminários, nas faculdades de teologia e na formação permanente dos ministros ordenados 

e agentes de pastoral 28F

28. Só assim será possível desenvolver uma teologia cristã verdadeiramente 

enraizada nas Escrituras, aberta ao outro e fiel ao espírito do Concílio Vaticano II. 

A fidelidade a Nostra Aetate não se esgota em gestos de amizade, mas exige uma 

renovação profunda da inteligência da fé. Essa fidelidade passa pela conversão dos corações e 

das estruturas mentais que ainda resistem à presença viva de Israel como parceiro teológico 

legítimo. O caminho está lançado, mas sua travessia exige coragem, humildade e perseverança. 

Nesse sentido o Cardeal Koch faz uma afirmação e que é mesmo uma advertência: “... mas, no 

que diz respeito à Igreja cristã, não há dúvida de que, sem o judaísmo, a Igreja corre o risco de 

perder o seu lugar na história da salvação e, em última análise, de se perder numa gnose 

contrária à história” (KOCH, 2012). 

Desse modo, a superação da teologia da substituição não representa apenas uma 

correção histórica ou doutrinal, mas inaugura um novo horizonte para o pensar teológico 

cristão. A Igreja é hoje desafiada a repensar a sua própria auto-compreensão à luz de um 

reconhecimento efetivo da permanência de Israel como sujeito da aliança, o que exige uma 

 

26. Como afirma Pierre Lenhardt: “Os cristãos como um todo, e entre eles os católicos desde o Concílio Vaticano 

II, não podem ignorar que sua história está ligada à do povo judeu, que sua fé e esperança estão enraizadas naquelas 

do povo judeu… É o Talmud Torá, ouvido e estudado pelos cristãos, ouvido em sua própria realidade judaica, mas 

também e inseparavelmente em sua ressonância com Jesus Cristo, que deve e pode iluminar a fé, a esperança e a 

prática dos cristãos” (2006, p. 13). 
27. “Nosso diálogo com o povo judeu não é apenas um compromisso externo, mas tem a ver com nossa própria 

identidade cristã; portanto, para nós não se trata de uma questão de uma opção possível, mas de uma obrigação e 

dever interior” (KOCH, 2022). 
28. “Em virtude destas relações únicas entre o cristianismo e o judaísmo, ‘ligadas no próprio nível da sua identidade’ 

(JOÃO PAULO II, 1982), as relações ‘fundadas no desígnio do Deus da Aliança’, os judeus e o judaísmo não 

devem ocupar apenas um lugar marginal e ocasional na catequese e na pregação. A sua presença indispensável 

deve ser organicamente integrada a elas” (1985). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          17 

teologia que leve a sério o contexto judaico do Novo Testamento e da figura de Jesus 29F

29. Como 

indica Nostra Aetate (n. 4), o vínculo espiritual entre cristianismo e judaísmo é profundo e 

irrevogável. Nesse sentido, o estudo do judaísmo do Segundo Templo, das fontes rabínicas e 

da tradição interpretativa judaica contemporânea não é um apêndice opcional, mas uma via 

necessária para uma teologia cristã que pretenda ser fiel às suas raízes e aberta ao diálogo. O 

desafio, portanto, é construir uma teologia pós-substitutiva que reconheça Israel como parceiro 

e interlocutor30 F

30, e que insira a cristologia e a eclesiologia em sua matriz originária, promovendo 

assim uma hermenêutica mais rica, inclusiva e fiel ao testemunho bíblico. 

Dessa forma, superar a teologia da substituição implica não apenas uma revisão de 

categorias doutrinais ultrapassadas, mas a abertura a novos caminhos para o pensamento 

teológico no interior da própria Igreja. O reconhecimento de Israel como sujeito permanente da 

Aliança, conforme afirmado por Nostra Aetate nº4 e aprofundado em documentos posteriores 

exige uma teologia capaz de situar o Novo Testamento no contexto judaico do Segundo 

Templo. Isso demanda, portanto, um engajamento sério com as fontes do judaísmo — tanto 

antigas quanto contemporâneas — como condição para uma hermenêutica cristã que seja fiel 

às suas origens e respeitosa para com o Outro. Estudar a tradição judaica, sua exegese e sua 

teologia não é um exercício meramente acadêmico, mas um imperativo para o desenvolvimento 

de uma teologia cristã renovada, pós-substitutiva e verdadeiramente católica, no sentido de 

aberta, dialogal e histórica. A fidelidade ao próprio Cristo — judeu da Galileia, inserido no seu 

povo e em sua tradição — conduz inevitavelmente a essa redescoberta das raízes judaicas da fé 

cristã, e com ela, à exigência de um novo paradigma teológico, no qual Israel e a Igreja sejam 

compreendidos não em oposição, mas em relação. 

Nostra Aetate, nova linguagem 

Ao afirmar em sua declaração: “De fato, a Igreja de Cristo reconhece que, segundo o 

mistério salvífico de Deus, os inícios da sua fé e da sua eleição já se encontram nos patriarcas, 

em Moisés e nos profetas. [...] Segundo o testemunho do Apóstolo Paulo, ‘os dons e o chamado 

de Deus são irrevogáveis’ (Rm 11,29)” (NA, 4), a Igreja restabelece seu vínculo esquecido nas 

relações com o judaísmo e com o povo judeu. Essa nova concepção em relação ao judaísmo e 

 

29. “O cristianismo está profundamente enraizado no judaísmo em suas origens. É por isso que não pode ser 

compreendido sem uma abertura sincera ao mundo judaico e uma experiência direta com ele. Jesus era totalmente 

judeu, os apóstolos eram judeus, e não há dúvida sobre seus apegos às tradições de seus pais” (MARTINI, 1990, 

p. 19). 
30. Como afirma Michel Remaud sobre essa temática: “desinteressar-se por Israel é rejeitar a unidade selada na 

morte de Cristo. A comunhão com Israel está inscrita na própria identidade cristã” (1996, p. 139). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          18 

ao povo judeu, desloca a teologia cristã para além do paradigma substitucionista, abrindo 

espaço para uma teologia relacional, que vê a fidelidade de Deus a Israel como revelação da 

própria essência divina — Deus não volta atrás à sua Palavra e não rompe a sua Aliança31F

31. 

Esse reconhecimento, embora formulado de modo sucinto, resulta em uma clara ruptura 

com a teologia da substituição. A aliança de Deus com Israel não foi revogada; ela permanece 

válida, como já visto acima, ensinado pela Igreja baseando-se nas Escrituras. Isto implica que 

a fé cristã está associada a esta aliança eterna que se renova a partir do seu interior, tendo como 

fundamento perene a Aliança de Deus com Israel. Jesus, Deus encarnado, morto e ressuscitado, 

é o acontecimento histórico, no interior de Israel que incluiu as Nações nas promessas de Deus 

a Israel em vista de toda a humanidade. A história do povo judeu continua a ter sentido no 

desígnio salvífico divino. Israel não é um vestígio de um tempo superado, objeto de estudos 

arqueológicos, mas o povo da aliança perene com Deus.  

Israel participa do plano salvífico 

Reconhecer Israel como sujeito teológico implica mais do que admitir sua existência 

histórica ou religiosa. Trata-se de afirmar que Israel participa ativamente do plano salvífico de 

Deus, mantendo um papel irreduzível mesmo após a vinda de Cristo. Como afirma o celebre 

teólogo alemão e grande conhecedor do Judaísmo, P. Von der Ostem-Sacken: “Uma proposição 

fundamental deve tornar-se teologicamente consciente e praticada: a certeza de que Deus 

mantem a eleição de Israel e sua predileção por seu povo, mesmo quando seu povo diz não a 

Jesus Cristo. Essa certeza pertence fundamentalmente seja ao Credo como ao Catecismo 

cristão” (1984, p. 16). 

A teologia da aliança, revisitada à luz de Nostra Aetate, convida a uma nova 

compreensão da história da salvação como uma relação simultânea e não excludente entre Israel 

e a Igreja. Como ensina o documento da Igreja fundando-se, por sua vez, nos ensinamentos de 

Paulo: “Longe de substituir Israel, a Igreja mantem-se em solidariedade com ele. Para os 

cristãos vindo das nações, o apóstolo Paulo os declara terem sido enxertados na seiva da boa 

oliveira que é Israel (Rm 11,16-17)” (PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA, 2001, Nº 65)32F

32. A 

Igreja não é, portanto, o “Novo Israel” ou o “Verus Israel”, mas o povo das nações que participa, 

 

31. Ver o trabalho de ROTA, 2008, p. 673-682. 
32. Da mesma forma Paulo fala da inclusão das Nações nas promessas e cidadania de Israel: “Vós, gentios, estivestes 

outrora longe de Cristo, separados da cidadania de Israel e estranhos às alianças da promessa, sem esperança e sem 

Deus no mundo. Mas agora, em Cristo Jesus, vós, que antes estáveis longe, fostes aproximados pelo sangue de 

Cristo” (Ef 2,11-13).  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          19 

por adoção e graça, através de Jesus Cristo, da aliança estabelecida com Israel. Essa 

compreensão da Igreja se fundamenta na própria história bíblica, estabelecendo o princípio de 

um novo pensar teológico que somente é possível em relação a Israel. Na verdade, como 

cristãos, associar-se a Israel, como ensina a Igreja,  é dar testemunho da materialização da 

profecia que contempla as Nações (segundo o tempo de Deus), abandonando os deuses e 

voltando-se ao Deus que se revelou a Israel: “Também te estabeleci como luz das nações, a fim 

de que a minha salvação chegue até as extremidades da terra” (Is 49,6). “As nações caminharão 

na tua luz, e os reis, no clarão do teu sol nascente ...” (Is 60,3).  Essa perspectiva evita tanto o 

sincretismo quanto o exclusivismo eclesiocêntrico, favorecendo uma visão mais bíblica e 

dialogal da identidade cristã. 

Esse olhar da Igreja que recupera suas origens 33F

33 no mundo religioso judaico no qual 

Jesus é parte e de onde os seus seguidores, também como parte, se fundamentaram 34F

34 para 

anunciar sua mensagem ao mundo, conduz a uma revisão de conceitos fundamentais na teologia 

cristã: 

a) Revelação: O judaísmo pós-bíblico continua a mediar uma relação viva com Deus. A 

Torá, os profetas, o Talmud, a tradição rabínica — tudo isso permanece como locus de 

escuta e resposta à Palavra de Deus 35 F

35. 

b) Eleição: A eleição de Israel não foi anulada, mas permanece em vigor. A Igreja não a 

substitui, mas, através de Jesus Cristo, está incluída nela. 

c) Salvação: A salvação de Israel não depende da adesão formal a Cristo, mas da fidelidade 

de Deus às promessas feitas aos patriarcas. Como aprendemos na Carta de Paulo aos 

Romanos (11, 25-26): “... até que chegue a plenitude das Nações, e assim todo Israel 

será salvo”. Esta realidade binária: Israel e Nações concorre para a Redenção final. Deus 

faz com que Israel (desacelere) aguarde as Nações e os dois chegarão juntos na reta final 

da corrida, segundo o seu desígnio. 

 

Como afirma Ratzinger: “Judeus e cristãos devem acolher-se mutualmente na 

verdadeira reconciliação, sem tirar nada da sua fé ou renunciar a ela, mas sim das profundezas 

 

33. “O respeito de que falamos se fundamenta num misterioso laço espiritual (NA, 4), que nos une em Abraão e, por 

meio de Abraão, em Deus, que escolheu Israel e de Israel fez surgir a Igreja” (João Paulo II, 1984). 
34. “Desde então (Apóstolos e seguidores de Jesus), circuncidavam seus filhos, observavam as prescrições 

alimentares, celebravam as festas judaicas, o Shabat particularmente, eles participavam do culto da Sinagoga ou 

do templo. Aliás, eles se reuniam para testemunhar a fé e celebrar o fato que Jesus é o Messias prometido. Por 

esses motivos, essas comunidades eram Igrejas ‘judaicas’. A fé judaica em Jesus (por seus discípulos) foi o 

fundamento do conjunto do cristianismo posterior” (TOMSON, 2003, p. 113). 
35. Como afirma Pierre Lenhardt: “O mais importante para a integridade cristã é de valorizar a oralidade da 

Tradição, a relação com o povo judeu e aos seus mestres vivos. A integridade da Palavra de Deus é respeitada 

quando se sabe que essa Palavra não compreende somente a Escritura do Primeiro e do Segundo Testamento, mas 

está nela incluído a Tradição de Israel e da Igreja. O estudo e o ensinamento desta Palavra faz-se então, em 

realidade, na prática de um lectio divina expandido em auditio divina” (LENHARDT, 2006, p. 26-27. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          20 

dessa mesma fé” (BENTO XVI, 2007, p. 39). A permanência de Israel condiciona a Igreja a 

pensar-se não como sua substituta, mas como sua “irmã mais nova”, filha (por adoção) do 

mesmo Pai. A Igreja não nasceu do Espírito, através da graça, para ser única, mas por sua 

própria natureza de filha adotiva, foi incluída nas promessas feitas a Israel. Paulo dirigindo-se 

aos vindo das Nações, afirma: ‘Pois vocês não receberam um espírito que os escravize para 

novamente temerem, mas receberam o Espírito que os torna filhos por adoção, por meio do qual 

clamamos: ‘Aba, Pai’" (Rm 7, 15). Por Jesus Cristo passamos a ser filhos e filhas do Deus que 

se revela a Israel. 

Assim sendo, a afirmação da permanência de Israel, como ‘a boa Oliveira onde a Igreja 

está enxertada’ (cf Rm 11, 21), e por consequência a superação absoluta da teologia da 

substituição, não resulta apenas em um ajuste doutrinal ou um gesto ecumênico. Trata-se de 

uma transformação profunda na maneira como a Igreja redescobre a si mesma, sua relação com 

o Deus da Aliança e com o povo de Israel. A fidelidade de Deus à sua promessa é o fundamento 

de toda teologia cristã — e essa promessa permanece viva em Israel 36F

36. 

A Igreja, ao reencontrar Israel (perscrutando seu próprio mistério) como interlocutor 

teológico, é convidada a uma conversão contínua de seu olhar e de sua linguagem. A teologia 

cristã do século XXI (cf. PASSETO, 2022, p. 62-70) só poderá ser fiel à sua raiz e ao seu 

‘mistério’ se for capaz de escutar, com humildade e reverência, o mistério de Israel — não como 

figura, mas como presença viva do Deus de Abraão, de Isaac, de Jacó e de Jesus Cristo. 

A judaicidade de Jesus 

E, por fim, o pensar e o fazer teológico devem ter como ponto de partida e de chegada 

que Jesus não foi um outsider religioso, mas um judeu profundamente inserido na vida, cultura 

e religião de seu povo 37F

37. Ele nasceu, viveu e morreu como judeu, em um ambiente marcado 

pela diversidade interna do judaísmo do Segundo Templo. Ele é concebido no contexto 

religioso judaico, através do Deus que se revela a Israel: “Ele será grande, será chamado o Filho 

do Altíssimo, e o Senhor Deus lhe dará o trono de seu Pai; Ele reinará na casa de Jacó para 

 

36. Essa afirmação está realçada no próprio Catecismo da Igreja: “O Antigo Testamento é uma parte inalienável da 

Escritura Santa. Seus livros são divinamente inspirados e conservam um valor permanente pois a Antiga Aliança 

nunca foi revogada” (nº 121). 
37. "Jesus era judeu e nunca deixou de sê-lo... Jesus era plenamente um homem de seu tempo e ambiente, o ambiente 

judaico em Terra de Israel do primeiro século d.C., cujas angústias e esperanças Ele compartilhava." Esta afirmação 

nada mais é do que uma acentuação da realidade da Encarnação e do próprio significado da história da salvação, 

tal como nos foi revelado na Bíblia (cf. Rm 1,3-4; Gl 4,4-5)” (Notas para uma apresentação correta dos judeus e 

do judaísmo na pregação e catequese da Igreja Católica, 1985. Ver nesse contexto a afirmação do Papa João Paulo 

II na nota 18). 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          21 

sempre, e o seu Reino não terá fim” (Lc 1, 32-33); Ele é circuncidado ao oitavo dia, segundo 

as Escrituras (Lc 2, 21), é apresentado ao Templo conforme reza a Tora (Lc 2, 22), e é  

proclamado glória de Israel: “... luz para iluminar as nações, e glória de teu povo Israel” (Lc 

32). Jesus guardou o sábado (cf. Lc 4,16); celebrou a Páscoa (Mc 14,12-26). A ceia que institui 

a Eucaristia se insere na tradição pascal judaica e é inseparável dela (Lc 22,19). Jesus 

frequentava regularmente a sinagoga, como mostra Lucas 4,16: “Foi a Nazaré, onde fora criado, 

e, segundo seu costume, entrou na sinagoga no dia de sábado”. Esse “costume” não é apenas 

um detalhe narrativo, mas indica uma prática religiosa regular, enraizada no judaísmo vivido. 

Ele subiu a Jerusalém nas festas de peregrinação (Jo 2,13; Lc 2,41-42), frequentou o Templo 

(Mc 11,15-17), respeitou as normas da Torá (Mt 5,17-19) e foi reconhecido como mestre por 

seus contemporâneos (Jo 3,2) 38F

38.  

Em seus ensinamentos Jesus se apresenta em consonância com os métodos dos Mestres 

judeus de sua época: como as parábolas, o uso de perguntas retóricas, o método de interpretação 

da Torá, e mesmo os debates com fariseus e escribas, depois de afirmar sua fidelidade absoluta 

ao cumprimento da Torah (Mt 22,34-40). A centralidade do duplo mandamento do amor (Dt 

6,5 e Lv 19,18), citado por Jesus em Mc 12,28-34, está longe de ser uma inovação cristã: trata-

se de uma síntese da espiritualidade judaica, já presente entre os mestres da tradição farisaica. 

O mistério de Deus que se encarna, Jesus-Judeu, Homem-Deus, somente pode ser contemplado 

e fonte de fé, através da Palavra de Deus revelada, vivida, interpretada e transmitida ao longo 

da história pelo povo Judeu no qual Jesus se encarnou (BOYARIN, 2012). Jesus, é, portanto, 

um expoente de seu povo, que dialoga criticamente a partir de seu interior e visando o seu 

interior. 39F

39 

Portanto, não há outra via para a teologia senão em relação com Israel. O Novo 

Testamento fala a partir do interior do Judaísmo, cujo lugar Jesus pertence. Lugar esse que se 

impõe como fundamento do pensar teológico, fora dele é desfocar o fazer teológico. A 

experiencia de Jesus ressuscitado e sua proclamação acontecem em contexto judaico, dentro da 

realidade judaica e a partir da esperança judaica e esse fato é o fundamento do nascimento da 

 

38. “O judaísmo não é anterior a Jesus: é interno a Ele” (REMAUD, 1996, p. 81. 
39. Fadiey Lovsky define brilhantemente a judaicidade de Jesus e o desvio da teologia: “Por seu nascimento judaico, 

Jesus vem ao nosso encontro naquilo que se tornou o povo mais difamado da raça humana. Não podemos separar 

a encarnação de sua realidade judaica. O Deus Verdadeiro tornou-se homem verdadeiro, pensando, falando e 

vivendo como um judeu da Galileia. Ele amava a culinária judaica de seu tempo (talvez pudéssemos demonstrar 

mais respeito pela comida judaica que Jesus comia). Ele praticava costumes judaicos, alguns dos quais 

sobreviveram até hoje apenas entre os judeus. Apesar das montanhas de trabalhos acadêmicos sobre a relação entre 

a Páscoa judaica e a Ceia do Senhor, nossa fé dedica apenas atenção distraída a essa relação. Espiritualizamos o 

Evangelho como se fosse necessário desjudaizá-lo” (cf. LOVSKY, 2022, p. 207).  



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          22 

Igreja40F

40 que é sustentada pela raiz que é Israel. Como ensina Nostra Aetate, seu próprio mistério 

também está ligado a Israel. Esta relação intrínseca e de dependência, onde Jesus e o judaísmo 

são inseparáveis, foi muito bem definida pelos bispos da Alemanha e que o Papa João Paulo II 

a fez sua também de forma incisiva: “Se os cristãos consideram todos os homens como irmãos 

e devem se comportar dessa maneira, quanto mais esse sagrado dever é quando se encontram 

com aqueles que pertencem ao povo judeu. Na "Declaração sobre as Relações da Igreja com o 

Judaísmo", os bispos da República Federal da Alemanha acrescentaram esta frase como título: 

‘Quem encontra Jesus Cristo encontra o Judaísmo’. Eu também quero fazer minha esta 

expressão. A fé da Igreja em Jesus Cristo, filho de Davi e filho de Abraão (cf. Mt 1,1), contém 

de fato o que os bispos chamam nesta Declaração de patrimônio espiritual de Israel para a 

Igreja, um patrimônio vivo que deve ser confiado e preservado por nós, cristãos católicos, em 

toda a sua profundidade e riqueza” (1980). 

Jesus, o judaísmo do seu tempo e a continuidade 

A Igreja, ao ensinar, segundo o espírito de Nostra Aetate, sobre a judaicidade de Jesus, 

a sua pertença ao povo judeu como condição sine qua non da encarnação e da própria fé crista, 

ela está convidando a uma reinterpretação da figura de Jesus à luz de sua identidade plenamente 

judaica41F

41. Ao contrário de algumas estruturas superadas de leituras cristãs que viam Jesus como 

antítese do judaísmo, os ensinamentos da igreja oficial revelam um retrato mais fiel: Jesus foi 

um judeu do século I, profundamente inserido na vida religiosa e cultural de seu povo. 

Aprendemos que ao ensinar: “Não penseis que vim revogar a Torah e os Profetas. Não vim 

revogá-los, mas dar-lhes pleno comprimento” (Mt 5,17), Jesus afirma que não veio abolir o 

judaísmo, mas viver como um judeu radicalmente fiel às Escrituras e à tradição de Israel.   

A proclamação dos seguidores de Jesus como o Messias esperado de Israel, é fundada 

na experiencia da morte e ressurreição de Jesus como o cumprimento das profecias anunciadas 

a Israel. Essa afirmação de fé joga luz sobre toda a vida de Jesus de acordo com as Escrituras 

como a plenificação das profecias: 

a) “Portanto, o Senhor mesmo vos dará um sinal: Eis que a virgem conceberá e dará à luz 

um filho, e chamará o seu nome Emanuel” (Is 7, 14). Mateus afirma que essa profecia 

se cumpre com o nascimento de Jesus como Emanuel (Mt 1, 22-23). 

 

40. “A comunidade que nasceu da mensagem, da vida, da Paixão e da Cruz de Jesus de Nazaré caminhou primeiro 

no interior de Israel” (BENTO XVI, 2023, p. 75. 
41. Segundo o Papa João Paulo II, ignorar os elementos constitutivos da vida de Jesus seria se opor ao próprio 

princípio da Encarnação: "Ignorar os elementos concretos da vida de Jesus — seu local de nascimento, sua cultura 

religiosa, seu povo — é se opor à própria encarnação", simpósio, 29 octubre-2 novembro, Roma, 1997.   



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          23 

b) “E tu, Belém Efrata, embora seja pequena entre os milhares de Judá, de ti sairá para 

mim aquele que será o governante de Israel, cujas origens são desde os tempos antigos, 

desde os dias da eternidade” (Mq 5,2). Mateus faz uma relação direta com o nascimento 

de Jesus em Belém, cidade de Davi (Mt 2,5-6) 

c) “Porque um menino nos nasceu, um filho se nos deu; o governo está sobre os seus 

ombros. E o seu nome será: Maravilhoso Conselheiro, Deus Forte, Pai da Eternidade, 

Príncipe da Paz” (Is 9,6-7). Lucas apresenta Jesus como o cumprimento dessa profecia. 

Jesus como aquele cujo reino não terá fim (Lc 1,32-33). 

d) “O Espírito do Senhor Deus está sobre mim, porque o Senhor me ungiu para pregar boas 

novas aos pobres; enviou-me a curar os quebrantados de coração, a proclamar liberdade 

aos cativos...” (Is 61,1-2). Em Lucas Jesus lê essa profecia na Sinagoga, dentro da 

liturgia sabática e declare que Ele é o cumprimento dessa palavra anunciada (Lc 4,18-

21). 

e) Depois da ressurreição, Jesus se revela aos discípulos no caminho de Emaús e, 

“começando por Moisés e todos os profetas, interpretou lhes em todas as Escrituras o 

que a Ele dizia respeito” (Lc 24,27).  Isso indica que para os primeiros seguidores de 

Jesus, Ele representa a concretização das profecias messiânicas profetizadas e esperadas 

por Israel. A proclamação do cumprimento dessas profecias abre a vocação de Israel 

para as Nações que será o espaço das realizações das promessas de Deus a Israel, através 

de Jesus Cristo.  

 

Fundada nas Sagradas Escrituras, à luz do nº 4 de Nostra Aetate, a Igreja afirma que a 

Aliança de Deus com Israel é perene pois Deus não revoga sua Palavra e Israel continua sendo 

amado por Deus. Desta forma a Igreja reafirma o que Paulo ensinou que “aos israelitas 

pertencem a adoção filial, a glória, as alianças, a legislação, o culto, as promessas, aos quais 

pertencem os patriarcas, e dos quais descende o Cristo, segundo a carne” (Rm 9,4-5). Esses 

valores pertencem a Israel e eles são perenes e é dentro deles que Deus se encarna, fazendo-se 

Homem-judeu, amplificando-os a toda a humanidade.  

Israel permanece, portanto, a boa Oliveira onde as Nações, através de Jesus Cristo, 

recebem a sua seiva. Como consequência, a permanência de Israel é a condição para a vida da 

Igreja, dado que a fé cristã não tem sentido se desarraigada de Israel. A Igreja não substitui 

Israel, mas caminha com ele na história da salvação. Reconhecer a plena inserção de Jesus no 

contexto de seu povo Israel que permanece na Aliança com Deus e “continua amado por Deus”, 

é, portanto, a chave teológica indispensável. Sem esse reconhecimento, a cristologia corre o 

risco de tornar-se abstrata, descontextualizada e, sobretudo, infiel à própria identidade de Jesus. 

Como já vimos acima o que afirma o Cardeal Kurt Koch: “mas, no que diz respeito à Igreja 

cristã, não há dúvida de que, sem o judaísmo, a Igreja corre o risco de perder o seu lugar na 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          24 

história da salvação e, em última análise, de se perder numa gnose contrária à história” (ROTA, 

2008, p. 673-682). 

Referências Bibliográficas 

BENTO XVI. Ce qu’est le Christianisme. Paris: Du Rocher, 2023. 

BENTO XVI. La Iglesia, Israel y las demás religiones. Ciudad Nueva, 2007. 

BLOCH, Renée. Escritura e Tradição. Ensaios sobre o Midrash. Coleção Judaísmo e 

Cristianismo. São Paulo: CCDEJ; Fons Sapientiae, 2022. 

BOYARIN, Daniel. The Jewish Gospels. The Story of the Jewish Christ. The New Press, 

2012. 

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA, Brasília: CNBB, 2022. 

DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Declaração Nostra Aetate. 

Sobre as relações da Igreja com as Religiões não-cristãs p. 339-346. São Paulo: Paulus, 1997. 

COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO. Uma reflexão 

teológica sobre as relações católico-judaicas por ocasião do 50º aniversário da Nostra 

Ætate (n. 4). Brasília: CNBB, 2016. 

COMISSÃO PARA AS RELAÇÕES RELIGIOSAS COM O JUDAÍSMO. Notas para uma 

apresentação correta dos judeus e do judaísmo na pregação e catequese da Igreja 

Católica,1985. 

DUJARDIN, Jean. L’Église catholique et le peuple juif. Un autre regard. Calmann-Lévy, 

2003. 

ECHEGARAY, Roger. Est-ce le Christianisme a besoin du Judaïsme?. In:Cahiers 

Ratisbonne, nº 3, 1997, p. 13. 

FOX, Robin Lane. Pagan and Christians in the Mediterranean word from the second 

century AD to the conversion of Constantine. Penguin, 2006.  

FRANCISCO. Exortação Apostolica Evangelii Gaudium. São Paulo: Paulinas, 2013. 

FREDRIKSEN, P., Irshai, 0. Christian Anti-Judaism: Polemics and Policies. Cambridge 

History of Judaism, 2006.  

FREDRIKSEN, Paula. What ‘Parting of the Ways?’ Jews and Gentiles in the Ancient 

Mediterranean City. The Ways that Never Parted: Jews and Christians in Late Antiquity and 

the Early Middle Ages. Tübingen: Mohr: A.H. Becker, and A. Yoshiko Reed, 2003. 

FREDRIKSEN, Paula. When Christians Were Jews: The First Generation. Yale University 

Press, 2018. 

GAGER, John. The Origins of Anti-Semitism. Oxford University Press, 1983.  

GILBERT, Arthur. The Vatican Council and the Jews. Cleveland/New York, The World 

Publishing Company, 1968. 

HEBBELINCK, Thérèse, La déclaration Nostra Aetate (n° 4) du concile Vatican II. 

Contribution des Belges et des Français à son élaboration”. In: Les Cahiers de la Mémoire 

Contemporaine, nº 10, 2011, 353-392. 



 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          25 

ISAAC, Jules. Las raíces cristianas del antisemitismo. La enseñanza del desprecio. Paidos: 

Buenos Aires, 1975. 

JOÃO PAULO II, Discurso aos dirigentes da Liga Antidifamação "B'nai B'rith", 22 de 

março de 1984. 

JOÃO PAULO II. Discurso aos líderes do Comitê Judaico Americano, 15 de fevereiro de 

1985. 

JOÃO PAULO II. Discurso de pronunciado ante os participantes do simpósio sobre “as 

raízes do antijudaísmo nos ambientes cristãos (Roma 31 de outubro à 2 de novembro de 

1997). 

JOÃO PAULO II. Discurso do Santo Padre à comunidade judaica alemã, Mainz, 17 de 

novembro de 1980 

JOÃO PAULO II. Rapports entre Nouveau et Ancien Testaments, entre Chrétiens et 

Juifs. In : SENS 5, 1997, nº 3, 232. 

JOÃO PAULO II. Simpósio, 29 outubro a 2 novembro, Roma, 1997.   

JUSTINO. Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 2014. 

KASPER, Walter. Judíos y Cristianos: el único pueblo de Dios. Sal Terrae, 2022.  

KOCH, Kurt. Discurso 16 de maio de 2012, Angelicum, Roma. 

KOCH, Kurt. Discurso na Reunião do Comitê Executivo do Congresso Judaico Mundial. 

Roma, 22 de novembro de 2022. 

LENHARDT, Pierre. À l’Écoute d’Israël en Église. Parole et Silence, 2006. (Obra traduzida 

para o português: À escuta de Israel na Igreja. 2 tomos. Coleção Judaísmo e Cristianismo. 

São Paulo: CCDEJ; Fons Sapientiae, 2020). 

LENHARDT, Pierre. Talmud Torah des juifs et études juives des chrétiens. In: SENS, nº 

3, 2003, 99-113. 

LOVSKY, Fadiey. Le destin d’Israël et notre compréhension du Mystère d’Iraël. In: 

SENS, nº 442 (mai-juin 2022), 207.  

MARTINI, Carlo M. Le Christianisme et le judaïsme – survol historique et théologique. 

In: J.H. Charlesworth, Jews and Christians: Exploring the Past, Present and Future. 

Crossroad, 1990. 

MINNERATH, Roland. História do Cânon cristão. In: Connaissance des Pères de l’Eglise. 

Les Canons des Ecritures, nº 66, éditions Nouvelle Cité, 1997. 

OESTERREICHER, John M. The New Encounter Between Christians and Jews. 

Philosophical Library, 1986. 

OSTEM-SACKEN, P. Von der. Katechismus und Siddur. Institut Kirche und Jundentum, 

Berlin, 1984. 

PASSETO, Elio. La relación entre la Iglesia y el pueblo judío: de la Declaración Nostra 

Aetate hasta hoy. In: El Olivo XXXVII, 79-80 (2014), 111-138  

PASSETO, Elio. Le défi du dialogue judéo-chrétien au siècle XXI. In : SENS nº 440 

(janvier-févrie 2022), p. 62-70. 

PASSETO, Elio. Los avances teológicos de la enseñanza de la Iglesia sobre el pueblo 

judío después del Concilio Vaticano II. In: El Olivo XLI, 85-86 (2017), 27-48. 

http://www.abebooks.com/servlet/SearchResults?an=Isaac,+Jules&cm_sp=det-_-bdp-_-author


 

ISSN   2763-7859 (online)   |   2763-7816 (impresso) 

https://doi.org/10.71114/CCDEJ.CadSion.2763-7859.2025v6n2a01 

 

Cadernos de Sion, São Paulo, v. 6, n. 2, p. 06-26, jul/dez 2025          26 

PAWLIKOWSKI, John T. La volte-face théologique de Vatican II sur les Juifs n'est pas 

encore totalement assumée. In: Sens, 11, 2003, 492. 

PONTÍFICIA COMISSÃO BÍBLICA. O povo judeu e suas sagradas Escrituras na Bíblia 

cristã. São Paulo: Paulinas, 2002.  

PORTO, Humberto. Os Protocolos do Concílio Vaticano II sobre os Judeus. Germape, 

2005. 

REMAUD, Michel. Chrétiens et Juifs entre le passé et l’avenir. Lessius, 2000. 

REMAUD, Michel. Israël Serviteur de Dieu. Editions CCEJ, Ratisbonne, 1996. 

ROTA, Olivier. Jules Isaac, Paul Démann, Charles de Provenchères. Le redressement de 

l'enseignement catéchétique concerning Israël dans les années cinquante. In : SENS, 

December 2008, 673-682. 

RUETHER, Rosemary. Faith and Fraticide. The Theological Roots of Anti-Semitism. Wipf 

and Stok, 1996. 

SIMON, Marcel. Verus Israel. Ed. E. de Boccard, Paris, 19832. 

TOMSON, Peter. L’Affaire Jésus et les Juifs. Cerf, 2003. 

 


